La Teologia de los Credos Antiguos
Parte 1: Cristianismo Credal

Greg Uttinger
9 de Julio, 2002

Tomad con vosotros palabras, y volveos al Sefior. Decidle: Quita toda iniquidad, y
acéptanos bondadosamente, para que podamos presentar el fruto de nuestros
labios. (Oseas 14:2).

Palabras, Palabras, Palabras

El Cristianismo es una religién de palabras. Dios us6 palabras para crear y ordenar el
universo (Gén. 1). Dios us6 palabras para comunicarse con Adan. El puso Sus palabras en
las bocas de los profetas (2 Sam. 23:2; Jer. 1:9). En el Nuevo Testamento, el Cristo
levantado le habl6 a Saulo de Tarso con palabras — palabras Arameas que usaban la
gramatica y la sintaxis normal del Arameo (Hch. 26:14). La Biblia misma es un libro de
palabras.

Debido a que el hombre es la imagen de Dios, él también utiliza palabras. Usa palabras para
comunicar informacion acerca de si mismo, sobre su mundo y sobre Dios. EI hombre es
pecaminoso y falible, de manera que sus palabras pueden ser acertadas o incorrectas,
verdaderas o falsas. Si un hombre habla acerca de Dios y sus palabras describen a Dios
como El es, entonces sus palabras son verdaderas. Aquellos que creen las palabras estan en
lo correcto en sus creencias; aquellos que rechacen las palabras estan equivocados. Si
aquellos que creen las palabras verdaderas las escriben, entonces han compuesto un credo.

La Confesion por Medio de los Credos

La palabra Latina credo significa, “Yo creo.” Un credo es una declaracion de fe. Todos
creen algo, y por lo tanto todos tienen un credo — al menos en principio. Algunos credos no
se hallan en forma escrita, pero no por eso son menos poderosos. Muchos grupos religiosos
que afirman no tener credos en realidad tienen credos no escritos muy rigurosos. La iglesia
de Jesucristo, por otro lado, tiene una larga historia de poner por escrito lo que cree.

Uno de los primeros credos de la iglesia fue, “Jesus es Sefior” (Rom. 10:9-10; 1 Cor. 12:3)
— corto y directo al punto. En contra del Judaismo esta confesion identificaba a Jesus de
Nazareth como Jehova, el eterno Sefior de los Ejércitos. En contra de la fe del Imperio
Romano, esta confesion declaraba que Jesus es el verdadero Emperador del mundo, la
fuente de toda autoridad y ley. Este credo hacia lo que todos los buenos credos deberian
hacer: trazaba una linea clara entre la fe y sus enemigos. Siglos mas tarde, el Credo de los
Apdstoles trazo exactamente tal linea entre la fe verdadera y el Gnosticismo, y el Credo
Niceno hizo lo mismo con respecto al racionalismo Arriano. Claro, los Gndsticos y los
Arrianos no estaban felices con los credos. Aquellos que son el blanco de los credos
raramente lo estan. Generalmente los denuncian como antibiblicos, racionalistas y faltos de
amor.



Palabras vs. Misticismo

Sin embargo, algunos enemigos de la fe se oponen a los credos de la iglesia, no tanto por lo
que dicen, sino porque, de cualquier manera, dicen algo. EI mistico, por ejemplo, encuentra
los credos sumamente ofensivos. El quiere extenderse y tocar el rostro del Infinito. El
quiere una experiencia inmediata de Dios, quienquiera que sea él, ella o ello. Pero el
mistico no tiene el deseo de escuchar palabras que provengan de Dios o palabras acerca de
Dios. Las palabras limitarian su libertad de pensamiento y experiencia; ellas harian
demandas sobre su voluntad; le cerrarian el paso a perspectivas y creencias que él no ha
creado. Las palabras que provengan de Dios significarian que existe una realidad fija “alla
afuera” a la cual su mente y voluntad deben conformarse. EI mistico usa palabras porque
debe hacerlo. Puede permitirles a las palabras que ocupen un lugar como pistas o
trampolines hacia la verdad. Incluso puede deleitarse en su propio parloteo acerca de sus
encuentros espirituales. Pero no puede aceptar las palabras como descripciones precisas de
la verdad. La verdad, para él, debe ser mayor que cualquier palabra. Por lo tanto, el mistico
no puede tolerar los credos. El ve en ellos la muerte de la verdad — esto es, la muerte de su
libertad para disfrutar sus experiencias y etiquetarlas como DIOS.

Obviamente el Cristianismo no es misticismo, aungue existe dentro de €l aquello que es
mistico o misterioso. El Cristianismo insiste en las palabras, e insiste en que las palabras
significan lo que dicen. Cuando la Escritura dice que el Arca del Pacto tenia dos codos y
medio de longitud, significa que el Arca era de dos codos y medio de longitud (Exodo
25:10). Cuando dice que el SENOR hizo los cielos y la tierra en seis dias, significa que hizo
los cielos y la tierra en seis dias (Exo. 20:11). Y cuando dice que Cristo se levanté otra vez
el tercer dia, significa que en el tercer dia Cristo dejo de estar muerto (1 Cor. 15:4). Las
proposiciones de la Escritura conllevan significado; nos dicen cosas verdaderas con
respecto a la realidad. Nos dicen cosas verdaderas acerca del Dios viviente. Los Atenienses
podian estar contentos con un Dios no conocido y no conocible, pero Pablo estaba listo para
declararles ese Dios a ellos (Hch. 17:23): €l describiria a su Dios desconocido con palabras
humanas.

Las Palabras del Hombre

Por extrafio que parezca algunos han argumentado que solamente podemos usar las propias
palabras de Dios cuando hablamos acerca de la fe. Palabras como “Trinidad” y
“Encarnacion” deben dar paso a la recitacion de textos relevantes. Al principio esto puede
sonar razonable y reverente. ;Quién quiere las palabras del hombre cuando tenemos las de
Dios? ¢Quién quiere inyectar términos de hechura humana en una discusion sobre la
Deidad eterna? Pero piense un poco. Cuando alguien dice, “No uses las palabras del
hombre,” no debemos responder, “Entonces, por favor, quédate en silencio: acabas de usar
palabras del hombre — de hecho las tuyas propias — y segun tu propia regla no podemos
escucharte”? Cualquiera que hable sobre el tema de la Escritura usa sus propias palabras:
eso es lo que significa discusion. La alternativa seria que recitdramos las palabras de la
Escritura de acé para all& los unos a los otros sin explicacion o comentario. La teologia
descenderia al nivel de la palabra mégica: no se le permitiria al tedlogo hacer nada sino
entonar las silabas sagradas con precision supersticiosa; cualquier comentario o



pensamiento acerca del significado o aplicacion seria un sacrilegio, una distorsion de la
auto-revelacion de Dios. Esta clase de tonteria pertenece a las religiones ocultistas, no al
Cristianismo Biblico.

Debido a que las palabras de Dios si nos dicen la verdad, debido a que ellas comunican
precisamente la manera en que son las cosas, su mensaje puede ser replanteado en palabras
diferentes. “La Palabra se hizo carne” y “El eterno Hijo de Dios... tomo para Si mismo la
misma naturaleza del hombre” son ambas descripciones precisas de la Encarnacion. La
primera oracion es de la Escritura; la segunda viene del Catecismo de Heidelberg. Ambas
dicen la verdad con respecto al mismo acto divino. Si una cosa es verdad, entonces son
verdaderas todas aquellas palabras que lo reporten adecuadamente, y deberiamos creerlas.
Es irrelevante quien dijo primero las palabras. El asunto es simplemente, ¢Son verdaderas
las palabras?

Ademas, Dios ha colocado palabras humanas en la iglesia. El ha establecido un ministerio
de predicacion (Efe. 4:11-16; 1 Cor. 1:21). El ministro del evangelio resume y explica las
palabras de Dios usando las propias. Esto es lo que Dios le ha encomendado hacer (I Tim.
4:6, 11, 13-16; 2 Tim. 4:1-4). Las palabras del pastor son humanas y no son inspiradas, no
obstante él habla con autoridad y con aprobacion divina. Si, puede errar. Y los credos
pueden errar. Pero los pastores y los credos errdneos no hacen a un lado el oficio del pastor
0 la legitimidad de los credos.

Autoridad

Como los pastores y los maestros piadosos, los credos nos confrontan con la palabra de
Dios. Sin embargo, un pastor es un hombre. Los credos provienen de docenas o de cientos
de hombres piadosos y han recibido la aprobacion de miles y miles mas. En otras palabras,
en los credos tenemos cientos de miles de pastores y maestros piadosos declarandonos las
palabras de Dios. ;VVamos a ignorar a estos hombres debido a que son humanos? ;O no
recordaremos que la misma Biblia que nos habla tan claramente hoy ha hablado con igual
claridad a los santos del pasado? (1 Cor. 14:36; Jer. 6:16). Pablo llama a la iglesia,
“columna y baluarte de la verdad” (1 Tim. 3:15). ;De quién sera el entendimiento de la
Escritura en el que creeremos, en el de la iglesia o en el del innovador religioso o el del
cultista?

Palabras Fijas

Tradicionalmente, la iglesia ha utilizado sus credos en la adoracion como un medio para
confesar a Cristo y jurarle lealtad pactal. Hoy muchos Cristianos se hallan incomodos con
esta practica. Ellos creen que solamente aquellas palabras que provienen inmediatamente
del corazdn de uno pueden ser agradables a Dios. La espontaneidad se iguala con la
sinceridad; la repeticidn de palabras escritas por hombres muertos deben producir una
formalidad fria y vacia.

Sin embargo, Dios le dio a Israel un conjunto de liturgia mas bien extensa para su adoracion
en la fiesta de las Primicias (Deut. 26:3-11). El les dijo a los hombres de Israel, “Digan
estas palabras,” no, “Digan algo que vaya mas o menos segun estas lineas.” Todo el libro de



los Salmos es una coleccién de oraciones fijas disefiadas para ser repetidas o cantadas. (Si
vamos a eso, todas las canciones implican palabras fijadas por alguien més.) En el Nuevo
Testamento, Jesus compuso una oracion y no dijo simplemente, “Por lo tanto, oren segun
esta manera,” sino tambien, “Cuando oréis, decid...” (Lucas 11:2). No hay nada en la
Escritura que diga que todas las palabras que hablamos ante Dios deban ser espontaneas u
originales para nosotros. Por cierto, la oracion espontanea puede ser algo bueno,
especialmente en devociones privadas o situaciones de emergencia. La oracion de Pedro
“Sefior, salvame” es aqui el ejemplo clasico (Mat. 14:30). Pero cuando estamos en la
presencia de Dios en la adoracion formal necesitamos cuidar nuestras bocas (Ecl. 5:1-3).
Hay mucho que decir con respecto a palabras que han sido cuidadosamente pensadas. El
asunto, una vez mas, no es quién las dijo primero, sino si se refieren o no a lo que queremos
decir ahora. Las palabras espontaneas pueden reflejar nuestra pasion y entusiasmo; también
pueden reflejar nuestra imprudencia e ignorancia con respecto a la sana doctrina. En el
ultimo de los casos limitan el nimero de personas que oran o confiesan al mismo tiempo
que uno lo hace. Las palabras fijas de los credos antiguos permiten a los santos confesar su
fe en Cristo con precision y al unisono.

Conclusién

Los credos son inevitables. EI hombre que dice, “Yo creo...” y luego termina la oracién ha
expresado un credo. “No creo en credos” es un credo. “No un credo sino Cristo” es un
credo. El asunto nunca es credos vs. no credos; el asunto siempre es, ¢El credo de quién?
Los Cristianos, para ser Cristianos, deben confesar a Cristo. Y aunque a veces ciertamente
debemos hacer esa confesidn en palabras que reflejen nuestras circunstancias corrientes, sin
embargo, hay un gran valor en confesar a Cristo en palabras marcadas por la edad —
palabras que son propiedad de la iglesia universal y que pertenecen no meramente a nuestro
tiempo, sino a todos los tiempos.

Greg Uttinger ensefia teologia, historia y literatura en la Escuela Cristiana de
Cornerstone en Roseville, California. Vive cerca del Condado de Sacramento con su
esposa Kate y sus tres hijos. Puede ser contactado en paul_ryland@hotmail.com

1 Una vez le pedi a los muchachos jovenes de mi clase que compusieran unos votos matrimoniales no
tradicionales de su propia invencidn. Solo uno tuvo éxito. Aparecié con algo mas o menos asi, “Hey, carifio,
td... yo... eeeeh.” Las damitas jovenes de mi clase no estaban impresionadas.



La Teologia de los Credos Antiguos
Parte 2: El Credo de los Apostoles

Greg Uttinger
24 de Julio, 2002

Cristianismo, Historia y Materia

Como el Cristianismo es una religion de palabras, también es una religion de historia y
materia. La Escritura comienza con la creacion del universo temporal y material: “En el
principio cred Dios los cielos y la tierra” (Gén. 1:1). Dios cre6 al hombre para que
funcionara en un ambiente material y temporal (Gén. 1:2ss; 2:7, 15).

Aln asi, Dios declard que Su creacion era “muy buena” (Gén. 1:31). La creacién no era
defectuosa porque estuviese compuesta de materia 0 porque se moviera y cambiara en el
tiempo. El hombre no era pecaminoso porque era humano o porque su cuerpo fuera de
carne. El pecado comenzd en el corazon del hombre cuando escogid rechazar la palabra de
Dios desobedeciendo asi Su mandamiento (Geén. 3:1-7). El pecado proviene del corazén, no
del cuerpo, del ser interior del hombre, de su medio ambiente (Marcos 7:14-23).

Asi pues, para el Cristianismo la salvacion es redencion del pecado y sus efectos: su meta es
“la restitucion de todas las cosas” (Hch. 3:21; cf. Rom. 8:18-23). Toda otra religion® invita
al hombre a dar un paso fuera de la historia y de la creacién hacia algo mas — el espiritu
puro, la no-existencia, la condicion de dios; la religion Cristiana dice que Dios ha dado un
paso dentro de la historia para redimir y restaurar Su creacion.

La Biblia no solamente inicia con la historia; es en si misma un libro de historia. Describe
los actos pactales de Dios en la historia desde la creacion hasta la venida de Cristo. Nos da
genealogias y cronologias. Habla acerca de geografia real y fechas de calendario. Llega
como biografia y autobiografia. Incluso las cartas doctrinales de los apdstoles fueron
escritas a iglesias historicas para llenar necesidades reales y especificas, y esas cartas, en
todos los puntos, asumen un Cristo histdrico. De hecho, cuando Pablo resume el mensaje
del evangelio, escribid acerca del Cristo de la historia:

Primeramente 0s he ensefiado lo que asimismo recibi: Que Cristo murié por
nuestros pecados, conforme a las Escrituras; que fue sepultado y que resucito al
tercer dia, conforme a las Escrituras; y que aparecio a Cefas, y después a los doce.
Después aparecio a mas de quinientos hermanos a la vez... (1 Cor. 15:3-6a).

Indiscutiblemente, grande es el misterio de la piedad: Dios fue manifestado en
carne, justificado en el Espiritu, visto de los angeles, predicado a los gentiles, creido
en el mundo, recibido arriba en gloria (1 Tim. 3:16).

1 Excepto, claro esta, las religiones seculares como el Marxismo. Pero incluso aqui el hombre es invitado a
trascender el flujo ordinario de la historia y a asumir un lugar de sefiorio sobre la historia.



Una Confesién Historica Trinitaria

“Dios fue manifestado en carne.” El Cristo de la historia también es el eterno Hijo de Dios.
La fe Cristiana es Trinitaria lo mismo que historica, y cualquier confesion de Cristo debe
ser ambas cosas, al menos implicitamente. Jesis mandé a Sus discipulos a que bautizaran a
los creyentes “en el nombre del Padre, y del Hijo, y del Espiritu Santo” (Mat. 28:19).
Entonces, era bastante natural para los oficiales de la iglesia primitiva preguntarles a las
candidatos para el bautismo preguntas como: “;Crees en Dios el Padre? ;Crees en
Jesucristo, el Hijo de Dios? ¢Crees en el Espiritu Santo?” En realidad tenemos un conjunto
tal de preguntas de alrededor del afio 215 D.C:

¢Crees en Dios el Padre quien lo gobierna todo?

¢Crees en Cristo Jesus, el Hijo de Dios, quien fue concebido por el Espiritu Santo de la
Virgen Maria, quien fue crucificado bajo Poncio Pilato, y murié (y fue sepultado) y se
levanto al tercer dia de entre los muertos, y ascendio a los cielos, y se sento a la diestra del
Padre, y que vendra a juzgar a los vivos y a los muertos?

¢Crees en el Espiritu Santo, en la santa Iglesia y (en la resurreccion de los muertos)??

En esta fecha temprana las preguntas Trinitarias ya se habian vuelto méas detalladas,
particularmente la segunda. Y el material que fue afiadido consistia de los mismos detalles
historicos que Pablo y los otros Apostoles colocaron en el corazén del evangelio: la
encarnacion, la crucifixion, la sepultura, la resurreccion y la ascension.

La Norma de Fe

Sin embargo, incluso mas temprano, los Padres de la Iglesia hablaban de una Norma de Fe,
un sumario de aquellas cosas que los Cristianos deben creer con certeza. Los Padres
siguieron en los pasos de los Apdstoles, reconociendo que ciertos eventos histéricos se
hallaban en el corazon del Cristianismo Biblico. Las palabras de la Norme todavia no eran
fijas, pero el contenido era bastante consistente de escritor a escritor. Ignacio de Antioquia
anticipa la Norma, escribiendo alrededor del 107 D.C:

Detén tus oidos, por tanto, cuando alguno te hable con desacuerdo de Jesucristo, el
Hijo de Dios, quien era Jesus el Cristo, quien descendia de David, y también lo era
de Maria; quien nacio verdaderamente, y comié y bebi6. Fue verdaderamente
perseguido bajo Poncio Pilato; fue verdaderamente crucificado y [verdaderamente]
muerto, a la vista de los seres en el cielo y en la tierra y bajo la tierra. EI también fue
verdaderamente levantado de los muertos, siendo Su Padre quien le dio vida,
incluso segun la misma manera en que Su Padre levantara a aquellos que creen en
El por Cristo Jesus, aparte de quien no poseemos la vida verdadera.®

2 “El Credo Interrogatorio de Hipdlito” en John H. Leith, Credos de la Iglesia (Atlanta: John Knox Press,
1982), 23.

3 “La Epistola de Ignacio a los Tralianos” (versién corta) en Alexander Roberts y James Donaldson, editores,
Los Padres Ante-Nicenos, Vol. | (Grand Rapids: Wm. B. Eerdmans Publishing Company, reimpresién 1987),
69.



Alrededor del afio 180 D.C. los presbiteros de Esmirna hablaron de “lo que ha sido
traspasado.”

También conocemos en verdad a un Dios, conocemos a Cristo, conocemos al Hijo,
sufriendo como sufridé, muriendo como murid, y levantado al tercer dia, y morando a la
mano derecha del Padre, y viniendo a juzgar a los vivos y a los muertos. Y al decir esto
decimos lo que nos ha sido traspasado.*

Ireneo (aprox. 180 D.C.) formuld la Norma de Fe de tres diferentes maneras. He aqui la
segunda.

Muchas naciones barbéricas dan su asentimiento a este orden... creyendo en el Unico
Dios, Creador del cielo y la tierra, y de todo lo que hay en ellos, por medio de Cristo
Jesus el Hijo de Dios; quien, por su asombroso amor hacia sus criaturas, sufrié el
nacimiento de la Virgen, uniendo EI mismo su humanidad a Dios, y padecié bajo
Poncio Pilato, y se levanté otra vez, y fue recibido en gloria, y vendra en gloria, el
Salvador de aquellos que son salvos, y el juez de aquellos que son juzgados; y
enviando al fuego eterno a los que pervierten la verdad y desprecian a Su Padre en
su advenimiento.

Tertuliano (aprox. 200 D.C.) de igual forma registra tres formas de la Norma. Esta es la
primera.

La Norma de Fe es absolutamente una, unica, inamovible e irreformable — a saber,
creer en un Dios Todopoderoso, el Creador del mundo; y en Su Hijo, Jesucristo,
nacido de la Virgen Maria, crucificado bajo Poncio Pilato, al tercer dia se levanto
otra vez de entre los muertos, recibido en los cielos, sentado ahora a la diestra del
Padre, que viene a juzgar a los vivos y a los muertos, también por medio de la
resurreccion de la carne.®

La tercera forma de la Norma de Ireneo incluye una “firme persuasion también en el
Espiritu de Dios.” La segunda y la tercera forma de Tertuliano hablan ambas de Cristo
como enviando al Espiritu Santo. Asi, a pesar de los énfasis particulares en la Persona y
obra de Cristo en la Norma de Fe, permanecio la forma Trinitaria.

Para el afio 340 D.C. lo que conocemos como el Credo de los Apostoles finalmente estaba
comenzando a tomar forma. Marcelo de Ancyra nos da esta forma:

Creo en Dios, quien todo lo gobierna;

Y en Cristo Jesus Su unigenito Hijo, nuestro Sefior, quien fue concebido del
Espiritu Santo y de la Virgen Maria, quien fue crucificado bajo Poncio Pilato y

4 “La Profesion de los Presbiteros de Esmirna” en Leith, 18.

5 “La Norma de Fe” de Ireneo (2a forma) en Philip Schaff, Los Credos de la Cristiandad, Vol. Il (Grand
Rapids: Baker Book House, reimpresion, 1990), 13.

6 “La Norma de Fe” de Tertuliano (1a forma) en Schaff, 17.



sepultado, quien se levantd de los muertos al tercer dia, ascendiendo a los cielos y
tomando su lugar a la diestra del Padre, de donde vendra a juzgar tanto a los vivos
como a los muertos;

Y en el Espiritu Santo, la santa Iglesia, el perdon de los pecados, la resurreccion del
cuerpo y la vida eterna.’

En su forma actual el Credo de los Apostoles se fecha desde finales del siglo sexto o en el
séptimo:

Creo en Dios Padre Todopoderoso; Creador del cielo y de la tierra;

Y en Jesucristo Su Hijo unigénito, nuestro Sefior; quien fue concebido por el
Espiritu Santo, nacido de la Virgen Maria, sufrio bajo Poncio Pilato, fue
crucificado, muerto y sepultado; descendid al infierno [Hades]; al tercer dia resucito
de entre los muertos; ascendid al cielo; y se sento a la diestra de Dios Padre
Todopoderoso; de donde vendra para juzgar a los vivos y a los muertos.

Creo en el Espiritu Santo; la santa Iglesia catélica®; la comunién de los santos; el
perdon de los pecados; la resurreccion del cuerpo [carne]; y la vida eterna. Amén.

Confesando la Historia

Los credos y las confesiones de otras religiones nos dan ideas o afirmaciones abstractas
acerca de la realidad ultima. El Credo de los Apostoles nos provee de historia. Dios el Padre
es el Creador y Gobernador de la historia. Cristo Jesus entr6 en la historia para salvar a Su
iglesia. El Espiritu Santo esta operando en la historia, llamando y santificando a la iglesia.
La historia culminara en la Resurreccion y en el Juicio Final.

El hecho de que la iglesia confesara su fe en términos de los grandes actos de Dios en la
historia era inevitable dada la naturaleza del Cristianismo. El que la iglesia confesara las
cosas que confesaba cuando lo hizo reflejaban su interaccion y conflicto con otra religion,
una religion anti-histérica llamada Gnosticismo.

El Error Gnéstico

Después de la herejia Judaizante que ocup6 mucha de la atencion de Pablo, el siguiente
enemigo religioso significativo que la iglesia primitiva enfrent6 fue el Gnosticismo. El
Gnosticismo era una religion de mezcolanzas en lugar de una herejia Cristiana, aunque
algunos herejes Cristianos tomaron prestado del Cristianismo de manera extensa.’ Tanto
Pablo como Juan abordaron tales herejias infestadas de Gnosticismo.™

7 “El Credo de Marcelo” en Leith, 23.

8 “Catdlica,” por supuesto, significa “universal”; no se hace aqui referencia de ningun tipo al “Catolicismo”
Romano.

9 El Docetismo y el Marcionismo, por ejemplo.

10 Véase, por ejemplo, la carta de Pablo a los Colosenses, especialmente el capitulo 2, y la Primeray la
Segunda Epistolas de Juan.



Segun el Gnosticismo hay una jerarquia de dioses y seres parecidos a dioses. EI mas grande
de estos dioses es bueno y amoroso pero completamente ajeno al mundo del tiempo y la
materia. El verdadero creador del mundo es un ser inferior, el Demiurgo. De alli la bajeza
de la materia y en cuanto a lo moral se ha de sospechar de ella. El alma humana es una
chispa de la divinidad aprisionada en la esfera de la materia, y la salvacion del hombre
consiste en el escape de su alma de su prision material para ir de regreso a la esfera de la
divinidad. EI conocimiento esotérico — la gnosis — es lo que provee la clave.

El Gnosticismo obtuvo mucho de lo méagico y de lo mistico, pero ignord la ética. Para el
Gnosticismo, el pecado yace en la materia misma: la salvacion implicaba un desprecio
ascético y licencioso, segun algunos, por el cuerpo. En cualquier caso la ley de Dios para Su
creacion era irrelevante. ;Qué tendria que ver el alma “espiritual” con el matrimonio, la
propiedad o los hijos? La ley era la esfera del vengativo Demiurgo.™ En tal teologia la
expiacion y el perdon eran conceptos sin sentido, y la Encarnacién era impensable.

La iglesia tampoco tenia lugar en la teologia Gnostica. Cada hombre debia percibir a Dios
por sus propios medios. Otros hombres eran irrelevantes, excepto aquellos pocos preciosos
con secretos magicos para ensefiar. EI Gnosticismo se gozaba de su elitismo espiritual. Era,
después de todo, en el sentido mas Biblico, una religion de la “carne” (cf. Gal. 5:19-21).

El Credo Anti-Gnéstico

El Credo de los Apdstoles protesta contra el Gnosticismo en cada punto. Insiste en que el
Padre divino es también el Creador del universo material. Nos dice que el Hijo eterno tomo
para Si mismo una verdadera naturaleza humana en el vientre de la Virgen; que en esa
naturaleza El sufrio y murio; que se levantd otra vez en la carne y ascendio a los cielos
donde se sienta hoy a la diestra de Dios.

El Credo reconoce las dimensiones pactales y comunales de la salvacion: confiesa “la santa
Iglesia catdlica, la comunion de los santos.” EI Credo reconoce tanto la realidad del pecado
como la realidad del perddn judicial. EI Credo habla de un fin a la historia redentora, y
habla de la resurreccion del cuerpo — “el levantamiento nuevamente de la carne,” como lo
expresa una antigua version Inglesa.*? EI Credo define la fe en términos de la historia, la
materia, el pacto, la ley y la soberania divina.

Conclusion

Vivimos en una era llena de misticismo religioso, mucho de €l es Gnéstico en caracter.
Somaos parte de una iglesia que ya no piensa en terminos de materia, o de historia, o de
credos. La primera condicion es en gran medida el resultado de la segunda. Si hemos de
responder al espiritu de nuestra época tendremos que regresar a los primeros principios.
Necesitamos ver la creacion, la historia y la salvacion como Dios las mira. Los credos de la
iglesia y las doctrinas que ellos contienen nunca han sido mas relevantes.

11 Marcién miraba todo el Antiguo Testamento como la obra de este dios vengativo y carente de gracia.
12 Citada en Fundamentos del Orden Social, de Rousas J. Rushdoony (N. p.: Presbyterian and Reformed
Publishing Company, 1972), 4.



Greg Uttinger ensefia teologia, historia y literatura en la Escuela Cristiana de
Cornerstone en Roseville, California. Vive cerca del Condado de Sacramento con su
esposa Kate y sus tres hijos. Puede ser contactado en paul_ryland@hotmail.com




La Teologia de los Credos Antiguos
Parte 3: La Formula de Calcedonia

Greg Uttinger
14 de Agosto, 2002

La Herejia Nestoriana

Nicea y Constantinopla habian declarado la fe de la iglesia en el Dios Trino. El siguiente
ataque contra la fe se centraba en la Persona de Cristo. Jesucristo es tanto Dios como
hombre: pero, ¢Qué significa eso? Los Gndsticos habian argumentado a favor de un Cristo
divino disfrazado en apariencia de carne. Apolinario habia argumentado que la Palabra
divina habia tomado para Si mismo un cuerpo y un alma humana, pero no un espiritu
humano: la Palabra misma funcionaba en lugar del espiritu humano. Estas herejias habian
sido condenadas por el Credo de los Apostoles y el Credo Niceno-Constantinopolitano
respectivamente. Ahora nuevas herejias entraban en escena. La primera fue defendida por
Nestorio.

Nestorio se convirtio en Patriarca de Constantinopla en el afio 428. Al llegar al oficio
procedié con gran energia al perseguir a los herejes.! Entre sus victimas estaban aquellos
gue no confesaban abiertamente las dos naturalezas distintas en Cristo, Sin embargo,
Nestorio entendia que “distinta” queria decir separada. Nestorio concebia al Logos divino y
al Jesis humano como dos personas separadas que estaban juntados en algin tipo de unién
comprensiva y moral. Segun Nestorio el Hijo de Dios se habia unido al nifio o al hombre
Ilamado Jesus debido a la propia excelencia moral de Jesus. Y asi Jesus nacio, llego a la
vida adulta, sintié hambre y sed, sufrié dolor y fue crucificado, muerto y sepultado. El Hijo
de Dios, por otro lado, no pas6 por ninguna de estas cosas. El estaba con Jesus — tan era asi
que Nestorio ensefiaba que el hombre Jests debia ser adorado — pero El era una persona
totalmente diferente, uno incapaz de experimentar cualquier cosa que fuera humana.

Mientras la iglesia confrontaba a Nestorio, Cirilo, el patriarca de Alejandria, tomaba la
delantera. Le escribi6 a Nestorio repetidamente, y luego al emperador, Teodosio I, y al
Papa Celestino, quienes entraron en la batalla contra Nestorio, condenando su doctrina en
un concilio en Roma (430). Cirilo hizo lo mismo en Alejandria y lanz6 Doce Anatemas
contra la herejia Nestoriana. La primera dice:

Si alguno no reconoce que Emmanuel es Dios en verdad, y que la santa Virgen es,
en consecuencia, la "'Theotokos,' ya que ella dio a luz segun la carne a la Palabra de
Dios quien se hizo carne, sea anatema.’

El Nifio de Maria

Dentro de la iglesia se habia hecho comun hablar de la Virgen Maria como la theotokos, “la

1 Excepto a los Pelagianos quienes rechazaban la doctrina del Pecado Original.
2 “Los Anatemas de Cirilo de Alejandria” en Henry Bettenson, ed., Documentos de la Iglesia Cristiana
(Londres: Oxford University Press, 1963), 46.



que da a luz a Dios.” Pero Nestorio objetaba enérgicamente el término. Dios es eterno e
infinito, argumentaba él, y no puede ser “nacido” o dado a luz. Hasta aqui él estaba en lo
correcto. Pero a partir de esto concluia que el Nifio nacido de Maria no podia ser Dios, no
podia ser el Hijo de Dios, el Logos eterno. En esto él rechazaba el evangelio.

“El Verbo se hizo carne,” escribe Juan en su Evangelio (Juan 1:14); y mas adelante en su
primera epistola nos advierte:

En esto conoced el Espiritu de Dios: Todo espiritu que confiesa que Jesucristo ha
venido en carne, es de Dios; y todo espiritu que no confiesa que Jesucristo ha venido
en carne, no es de Dios; y este es el espiritu del anticristo, el cual vosotros habéis
oido que viene, y que ahora ya esta en el mundo (1 Jn. 4:2-3).

Dios no descendio sobre Jesus; el Hijo no se anexd a Si mismo a un hombre. Jesus es el
Hijo de Dios; El es el Cristo venido en la carne. En el vientre de la Virgen el Logos eterno
asumio una naturaleza humana verdadera. Sin despojarse de Su deidad, el Hijo de Dios
tomo para Si mismo una verdadera humanidad. Esta es la Encarnacion, y es la ensefianza
explicita e implicita de los escritores del Nuevo Testamento. Pues Pablo nos dice
claramente que no tenemos sino un Sefior (1 Cor. 8:6; Efe. 4:5). Y a aquel Unico Sefior, él y
los otros escritores del Nuevo Testamento le atribuyen nacimiento, hambre y sangre lo
mismo que eternidad, omnisciencia y soberania.

El lenguaje del Nuevo Testamento es algunas veces alarmante en este sentido. Algunos
textos, por ejemplo, le atribuyen al Hijo divino cosas que son verdaderas solamente de Su
naturaleza humana. “El Hijo” no sabia el tiempo de Su Segunda Venida (Mar. 13:32).
“Dios” derram0 Su sangre por nosotros (Hch. 20:28). Los principes de este mundo
crucificaron “al Sefior de gloria” (1 Cor. 2:8). Los apdstoles escucharon y vieron y tocaron
al mismo “Verbo de vida” (1 Jn. 1:1-2). Y luego hay otros textos que hablan de Jesus
“descendiendo del cielo,” aunque con respecto a Su humanidad El nunca habia estado en el
cielo y con relacion a Su deidad El nunca lo dejé (Juan 3:13; 6:33-62).

Cirilo habld de los textos del primer tipo como ejemplos de “apropiacion economica”: el
Hijo “se aplica los sufrimientos de Su propia carne a Si mismo por apropiacion
econdmica’ Todos estos textos juntos reflejan la comunion de atributos en la Persona de
Cristo: la Gnica Persona es participante de los atributos de ambas naturalezas, de manera
que cualquier cosa que pueda decirse de cualquiera de las naturalezas puede ser dicho de la
Unica Persona, quien es el Hijo de Dios.*

De manera que cuando Elizabeth saludé a Maria, llamandola “la madre de mi Sefior,” ella
hablo6 en términos de esta comunidn de atributos (Lucas 1:35): sus palabras reconocen que
el Serior de los cielos afirmo el nacimiento de Su carne como suya propia por apropiacion

econdmica. Maria era en verdad la madre de nuestro Sefior, y el Nifio que dio a luz era

3 La Carta de Cirilo a Juan de Antioquia de James Crystal, El Tercer Concilio Mundial, vol. I, 409ss, n. en
Rousas J. Rushdoony, Fundamentos del Orden Social (Presbyterian and Reformed Publishing Company: n.p.,
1972), 59.

4 Véase Charles Hodge, Teologia Sistematica, vol. 1l (Grand Rapids: Wm. B. Eerdmans, reimpresion de
1973), 392ss.



verdaderamente Dios.

Nestorio rechazaba la verdadera Encarnacion con disgusto. Tan firme se encontraba en
contra de la doctrina que apenas parecia capaz de entenderla. Una y otra vez hablaba como
si Cirilo y el sector ortodoxo fuesen culpables de mezclar las dos naturalezas de Cristo. Su
racionalismo no podia permitir un Dios que pudiese o quisiese humillarse a Si mismo para
sufrir la concepcidn y el nacimiento o para experimentar el dolor y la muerte. EI hombre
podia volverse Dios; Dios no podia volverse hombre. En nombre de la exaltacion de Dios
hizo a Dios inactivo e irrelevante e introdujo la adoracion del hombre.

El Concilio de Efeso (431), bajo el liderazgo de Cirilo, declar6 anatemas a Nestorio y a su
doctrina de la Encarnacion. El Concilio confeso la realidad de las dos naturalezas de Cristo,
y también reconocié a Maria como la theotokos, la que ha dado a luz a Dios. La decision y
la autoridad del Concilio fueron impugnadas inmediatamente y en los afios por venir, pero
su obra fue confirmada por el quinto concilio ecuménico, el Concilio de Calcedonia.

El Concilio de Calcedonia

Mientras que Nestorio habia errado en una direccion, los Monofisitas erraron en otra. Ellos
creian gue la naturaleza humana de Cristo habia sido absorbida por Su naturaleza divina,
destruyéndola asi totalmente o creando una mezcla de lo humano y lo divino. En nombre de
la preservacion de la Persona Unica, confundieron las dos naturalezas.

El movimiento Monofisita lleg6 a identificarse con un Eutiques, un anciano monje, y a
menudo se llama al movimiento con su nombre. Sin embargo, su lider practico era
Dioscoro, el sucesor de Cirilo en Alejandria. Para exonerar a Eutiques Didscoro indujo al
emperador Teodosio a convocar un segundo concilio en Efeso (449). Didscoro gobernd este
concilio con violencia armada y forzo una confesion Monofisita sobre la Iglesia Oriental.

Pero a la muerte de Teodosio, Ledn el Grande, obispo de Roma, presiond por otro concilio.
El nuevo emperador consintié y nombré primero a Nicea y luego a Calcedonia como su
sitio. Ledn envid sus propios agentes para que presidieran, y sus propios escritos también
comenzaron a destacar. La carta de Ledn a Flaviano, el ultimo patriarca de Constantinopla,
fue leida en voz alta a los obispos reunidos y fue recibida con fuertes aclamaciones. Ledn
declaraba en parte:

Pues fue el Espiritu Santo quien dio fecundidad a la Virgen, pues fue de un cuerpo
que un cuerpo real fue derivado; y “cuando la Sabiduria se estaba edificando una
casa,” la “Palabra se hizo carne, y habitd entre nosotros,” esto es, en aquella carne
que El asumi6 de un ser humano, la cual El animé con el espiritu de la vida
racional. Por consiguiente, aunque se preservo el caracter distintivo de ambas
naturalezas y sustancias, y ambas se encontraban en una Persona, una condicién
humilde fue asumida por la majestad, la debilidad por el poder, la mortalidad por la
eternidad; y, con el propoésito de pagar la deuda por nuestra condicion, la naturaleza
inviolable fue unidad a lo pasajero, para que el remedio apropiado para nuestros
males, el Gnico y el mismo “Mediador entre Dios y el hombre, Jesucristo hombre,”
pudiera por un elemento ser capaz de morir y también, por el otro, ser incapaz de lo



mismao. Por lo tanto, en la naturaleza completa y perfecta del hombre completo fue
nacido el Dios completo, completo en todo lo que era suyo, completo en todo lo que
era nuestro... Pues cada una de las naturalezas retiene su propio caracter sin defecto;
y asi como la forma de Dios no hace a un lado la forma de siervo, asi la forma de
siervo no perjudica la forma de Dios.®

El Concilio de Calcedonia condend al segundo Concilio de Efeso (“el Concilio del
Ladrén”), depuso a Didscoro y adopt6 una confesion que atacaba por igual a las herejias
Nestoriana y Monofisita:

Nosotros, entonces, siguiendo a los santos Padres, todos de comun consentimiento,
ensefiamos a los hombres a confesar a Uno y el mismo Hijo, nuestro Sefior
Jesucristo, el mismo perfecto en Deidad y también perfecto en humanidad,;
verdadero Dios y verdadero hombre, de cuerpo y alma racional; co-sustancial
(coesencial) con el Padre de acuerdo a la Deidad, y co-sustancial con nosotros de
acuerdo a la Humanidad; en todas las cosas como nosotros, pero sin pecado;
engendrado del Padre antes de todas las edades, de acuerdo a la Deidad; y en estos
postreros dias, para nosotros, y por nuestra salvacién, nacido de la virgen Maria, de
acuerdo a la Humanidad; uno y el mismo, Cristo, Hijo, Sefior, Unigénito, para ser
reconocido en dos naturalezas, inconfundibles, incambiables, indivisibles,
inseparables; la distincién de naturalezas no desaparece por ningn medio por la
unién, mas bien es preservada la propiedad de cada naturaleza y concurrentes en
una Persona y una Sustancia, no partida ni dividida en dos personas, sino unoy el
mismo Hijo, y Unigénito, Dios, la Palabra, el Sefior Jesucristo; como los profetas
desde el principio lo han declarado con respecto a El, y como el Sefior Jesucristo
mismo nos lo ha ensefiado, y el Credo de los Santos Padres que nos ha sido dado.®

La Cristologia de Calcedonia

La Encarnacidn yace en el corazén del evangelio. Cualquier intento por redefinirla es un
intento de reemplazar al Cristianismo con otra religién y a Jesus con otro Cristo. Pues si
Jesucristo no es verdaderamente humano, entonces no tenemos en El ni al Mediador ni al
Sustituto. Si El no es una Persona divina, entonces Su muerte fue mero un martirio que no
ayuda o tiene algun valor para nosotros que necesitamos la expiacion. En cualquier caso, la
salvacion es inadecuada. Debemos encontrar otro Salvador, uno més relevante y util. Si
Jesucristo es un hombre que se convirtid en Dios, entonces otro hombre puede convertirse
en Dios. La salvacion se convierte en un asunto de obras, de esfuerzo moral o manipulacion
magica, y su meta es la deificacion. Si se confunden las dos naturalezas de Cristo o si una
es absorbida en la otra, entonces no hay distincion final entre el Creador y la criatura.
Satanés estaba en lo correcto: Dios no es fundamentalmente diferente del hombre, y todos
somos potencial o realmente divinos. “;Quién jugara el papel de Dios?” se convierte en una
pregunta legitima.

La Cristologia de Calcedonia reconoce un abismo infinito entre el ser de Dios y la de Sus

5 “El Tomo de San Ledn” en Henry R. Percival, ed., Los Siete Concilios Ecuménicos de la Iglesia No-
Dividida (Grand Rapids: Wm. B. Eerdmans Publishing Company, reimpresién de 1979), 255.
6 Bettenson, 51.



criaturas. EI hombre no puede volverse Dios; Dios se hizo hombre exactamente una vez, y
aun alli, en la Persona de Cristo, no hay mezcla o confusion del ser. La deidad sigue siendo
deidad; la humanidad sigue siendo humanidad. Las implicaciones politicas y socioldgicas
de esta doctrina son profundas.

Calcedonia no deja lugar para el misticismo privado o colectivo. Dicho con simpleza,
ningan hombre, grupo de hombres o institucion humana puede convertirse en Dios o actuar
con soberania divina. Ninguno de nosotros es Dios. Ninguno de nosotros se volvera Dios.
Nuestros pensamientos, acciones y sentimientos nunca seran mas que humanos. La
salvacién no es deificacion, sino la restauracion del hombre su rol apropiado en la creacion.
Solo Jesucristo es el Hijo de Dios; sélo El tiene todo poder en el cielo y en la tierra. Por lo
tanto, toda autoridad humana es necesariamente derivada, limitada y sujeta a la ley. Asi
pues, Calcedonia es crucial para el gobierno constitucional y descentralizado y para la
libertad Occidental.

Ademas, la Encarnacion implica una buena creacion. El Hijo de Dios tomd para Si mismo
un cuerpo “y fue unido al Polvo y hecho glorioso para siempre.”” No aborrecié el vientre de
la Virgen, ni tampoco aborrecié nuestra humanidad — nuestra condicién de criaturas.
Mientras que cualquier otra religion trata de rescatar al hombre de la creacion y de la
historia, el Cristianismo Biblico dice que Dios vino a Su creacion y se unié a Si mismo con
ella para siempre.

La Formula de Calcedonia responde al misticismo y al pietismo que son tan predominantes
en la iglesia moderna. Responde al estatismo y al liberalismo politico. Nos sefiala a un
Salvador, un Sefior, y nos dirige a colocar toda nuestra confianza en EI.

Greg Uttinger ensefia teologia, historia y literatura en la Escuela Cristiana de
Cornerstone en Roseville, California. Vive cerca del Condado de Sacramento con su
esposa Kate y sus tres hijos. Puede ser contactado en paul_ryland@hotmail.com

7 C. S. Lewis, Perelandra (New York: Macmillan Publishing Company, 1944), 215.



La Teologia de los Credos Antiguos
Parte 4: El Credo Atanasiano

Greg Uttinger
27 de Agosto, 2002

El Credo Atanasiano

Aunque lleva el nombre de San Atanasio, el Credo Atanasiano nos llega de otra mano y de
una era posterior. Su autor real es desconocido, pero el Credo parece haberse originado en
la Galia o en el Norte de Africa a mediados del siglo quinto. Se halla en la tradicion de San
Agustin de Hipona y toma prestado libremente de sus escritos. Hace eco también de las
victorias de Efeso y de Calcedonia. Aunque el Credo no fue el producto de un concilio
eclesiastico, fue usado extensamente por la iglesia medieval en el Occidente y después fue
adoptado generalmente por las iglesias de la Reforma. Debido a que el Credo ensefia la
procesion del Espiritu desde el Hijo lo mismo que del Padre, ha sido usado en Oriente sélo
ligeramente y en una forma alterada.

El Credo consiste de dos secciones, el primero sobre la doctrina de la Trinidad, el segundo
sobre la Encarnacion. Cada seccidén comienza con una advertencia de que la creencia
correcta es necesaria para la salvacién. EI Credo termina con una advertencia similar. Estas
asi llamadas “clausulas condenatorias” han sido ellas mismas, a menudo, condenadas, no
tanto porque sus criticos pongan en duda los puntos especificos de la fe, sino porque esos
criticos parecen ofendidos frente a la idea de que Dios pudiera realmente vincular la
salvacion celestial con la aceptacion de dogmas especificos.

El Credo, claro est4, no requiere que todos los Cristianos entiendan plenamente las
complejidades e implicaciones de la ortodoxia Trinitaria. Si, un creyente ignorante puede
hablar en, digamos, términos Sabelianos porque no ha sido ensefiado en una mejor manera.
El puede en su ignorancia comparar a la Trinidad con un huevo o un arbol. EI Credo no
aborda tal ignorancia; se dirige al rechazo absoluto de la verdad por parte de aquellos que
tienen todas las razones para conocerla mejor. Hay pecados del intelecto, y el Credo pone
esto muy en claro.?

El Credo declara:

Todo el que quiera salvarse, debe ante todo mantener la Fe Universal. El que
no guardare ésta Fe integra y pura, sin duda perecera eternamente. Y la Fe
Universal es ésta: que adoramos a un solo Dios en Trinidad, y Trinidad en
Unidad, sin confundir las Personas, ni dividir la Sustancia. Porque es una la
Persona del Padre, otra la del Hijo y otra la del Espiritu Santo; mas la

1 Schaff, habiendo expresado su propia insatisfaccion con estas clausulas, registra las quejas méas audaces de
otros escritores. VVéase Philip Schaff, Los Credos de la Cristiandad, vol. | (Grand Rapids: Baker Book Housg,
1990 reimpresion), 40n.

2 Véase la discusion entre el joven y el tedlogo en la obra El Gran Divorcio de C. S. Lewis (New York:
Macmillan Publishing Company, 1946), 39ss.



Divinidad del Padre, del Hijo y del Espiritu es toda una, igual la Gloria,
coeterna la Majestad. Asi como es el Padre, asi el Hijo, asi el Espiritu Santo.
Increado es el Padre, increado el Hijo, increado el Espiritu Santo.
Incomprensible es el Padre, incomprensible el Hijo, incomprensible el
Espiritu Santo. Eterno es el Padre, eterno el Hijo, eterno el Espiritu Santo.
Y, sin embargo, no son tres eternos, sino un solo eterno; como también no
son tres incomprensibles, ni tres increados, sino un solo increado y un solo
incomprensible. Asimismo, el Padre es Dios, el Hijo es Dios, el Espiritu
Santo es Dios. Y sin embargo, no son tres Dioses, sino un solo Dios. Asi
también, Sefior es el Padre, Sefior es el Hijo, Sefior es el Espiritu Santo. Y
sin embargo, no son tres Sefiores, sino un solo Sefior. Porque asi como la
verdad cristiana nos obliga a reconocer que cada una de las Personas de por
si es Dios y Sefior, asi la religion Cristiana nos prohibe decir que hay tres
Dioses o tres Sefiores. El Padre por nadie es hecho, ni creado, ni
engendrado. El Hijo es sélo del Padre, no hecho, ni creado, sino engendrado.
El Espiritu Santo es del Padre y del Hijo, no hecho, ni creado, ni
engendrado, sino procedente. Hay, pues, un Padre, no tres Padres; un Hijo,
no tres Hijos; un Espiritu Santo, no tres Espiritus Santos. Y en esta Trinidad
nadie es primero ni postrero, ni nadie mayor ni menor; sino que todas las
tres Personas son coeternas juntamente y co-iguales. De manera que en todo,
como queda dicho, se ha de adorar la Unidad en Trinidad, y la Trinidad en
Unidad. Por tanto, el que quiera salvarse debe pensar asi de la Trinidad.
Ademas, es necesario para la salvacion eterna que también crea
correctamente en la Encarnacion de nuestro Sefior Jesucristo. Porque la Fe
verdadera, que creemos y confesamos, es que nuestro Sefior Jesucristo, Hijo
de Dios, es Dios y Hombre; Dios, de la Sustancia del Padre, engendrado
antes de todos los siglos; y Hombre, de la Sustancia de su Madre, nacido en
el mundo; perfecto Dios y perfecto Hombre, subsistente de alma racional y
de carne Humana; igual al Padre, segun su Divinidad; inferior al Padre,
segun su Humanidad. Quien, aunque sea Dios y Hombre, sin embargo, no
son dos, sino un solo Cristo; uno, no por conversion de la Divinidad en
carne, sino por la asuncién de la Humanidad en Dios; uno totalmente, no por
confusion de Sustancia, sino por unidad de Persona. Pues como el alma
racional y la carne es un solo hombre, asi Dios y Hombre es un solo Cristo;
El que padecid por nuestra salvacion, descendio a los infiernos, resucito al
tercer dia de entre los muertos. Subid a los cielos, esté sentado a la diestra
del Padre, Dios Todopoderoso, de donde ha de venir a juzgar a vivos y
muertos. A cuya venida todos los hombres resucitaran con sus cuerpos y
daran cuenta de sus propias obras. Y los que hubieren obrado bien iran a la
vida eterna; y los que hubieren obrado mal, al fuego eterno. Esta es la Fe
Universal, y quien no lo crea fielmente no puede salvarse.

El Credo rechaza tanto al Sabelianismo como al politeismo con las palabras, “sin confundir
las Personas, ni dividir la Sustancia.” De igual manera afirma la Encarnacién con una
formula que asesta un golpe tanto a la herejia Monofisita como a la Nestoriana: “uno
totalmente, no por confusién de Sustancia, sino por unidad de Persona.” Aunque el Credo
evita la controversial palabra “theotokos,” nos da la Cristologia de Efeso y de Calcedonia en



términos nada ambiguos. Pero es en la primera seccion sobre la Trinidad donde el Credo va
mas alla de la obra de los concilios ecumeénicos hacia una teologia méas madura.

Trinitarianismo Maduro

El Credo Atanasiano es mucho mas riguroso y detallado en su doctrina de la Trinidad de lo
que es el Credo Niceno. Mientras que Nicea y Constantinopla confesaron la verdadera
deidad del Hijo y del Espiritu Santo, dejaron lugar para la subordinacién del Hijo al Padre y
del Espiritu Santo a ambos. Todas las herejias que plagaban la iglesia primitiva requerian
alguna forma de subordinacion de esencia en la Trinidad. Es decir, cada una de ellas
buscaba disminuir la deidad del Hijo y del Espiritu. EI Padre era “realmente” Dios y el Hijo
y el Espiritu eran emanaciones o proyecciones menores. Tal entendimiento de Dios era
necesario, asi afirmaban los herejes, para evitar un retorno al politeismo y para guardar la
dignidad de la Deidad y la racionalidad de la teologia Cristiana.

Pero el subordinacionismo constituye, de hecho, una guerra contra Dios. Asesta un golpe a
la comunién y a la comunicacién que existe en la Trinidad, dejando a Dios silencioso y
remoto. Priva al Hijo de su poder salvador, convirtiéndolo en un hijo entre muchos posibles
hijos. El subordinacionismo conduce necesariamente a la fragmentacion de la verdad, a la
salvacion por obras, a mesias alternos, y a la deificacion del Estado. “El resultado inevitable
de todo subordinacionismo es otro salvador.™

El Credo Atanasiano afirma la igual deidad de todas las Tres Personas. El Padre, el Hijo y
el Espiritu Santo son co-iguales en naturaleza, majestad y gloria. Cada uno posee la esencia
divina en toda su plenitud. Cada Persona es verdadera y plenamente Dios. Pueden ser
distinguidos solo por sus propiedades personales: el Padre “por nadie es hecho, ni creado, ni
engendrado”; el Hijo es “del Padre... no creado sino engendrado”; el Espiritu Santo “es del
Padre y del Hijo, ni hecho ni creado ni engendrado, pero procedente.” Las confesiones
Protestantes posteriores han afiadido poco a esta descripcion de la Trinidad. Por ejemplo, la
Confesién de Ausburgo (1530) dice:

Nosotros, unanimemente sostenemos y ensefiamos, en concordancia con el decreto
del Concilio de Nicea, que hay una esencia divina, que es llamada y que es
verdaderamente Dios, y que hay tres personas en esta Gnica esencia divina, igual en
poder e igualmente eternas: Dios el Padre, Dios el Hijo, Dios el Espiritu Santo.
Todos los tres son una esencia divina, eterna, sin division, sin fin, de poder,
sabiduria y bondad infinitas, un creador y preservador de todas las cosas visibles e
invisibles. La palabra “persona” ha de entenderse como los Padres emplearon el
término en esta conexidn, no como una parte 0 una propiedad de otro sino como
aquello que existe en si mismo.

Y la Confesion de Fe de Westminster (1646) nos dice:

En la unidad de la Divinidad hay tres Personas, de una sustancia, poder y eternidad;
Dios Padre, Dios Hijo y Dios Espiritu Santo. El Padre no es engendrado ni procede

3 Rousas J. Rushdoony, Fundamentos del Orden Social (N. p.: Presbyterian and Reformed Publishing
Company, 1968), 94.



de nadie; el Hijo es eternamente engendrado del Padre, y el Espiritu Santo procede
eternamente del Padre y del Hijo.

Sin embargo, debemos ser cuidadosos de no pensar que nuestras confesiones han
conseguido expresar todo lo que hay que decir con respecto a Dios, mucho menos todo lo
que Dios conoce de Si mismo. Por ejemplo, “Un Dios, tres Personas” no significa que
tenemos un Dios de tres cabezas, tres personalidades separadas que comparten alguna
sustancia abstracta en comdn. Dios es simple en Su esencia y no tiene partes. No hay tres
voluntades o tres inteligencias en la Sustancia de Dios, sino que cada Persona posee todos
los atributos divinos total e igualmente. O para ver la doctrina desde otra direccién, la
Escritura habla del Gnico Dios (“una Sustancia”) como “El,” no como “ello” o “Ellos”; y a
menos que las tres Personas estén haciendo referencia los unos de los otros, Dios dice
“Y0,” no “Nosotros.” Claramente, nuestras formulas — tan cruciales como son — no agotan
el misterio de la Divinidad.

Implicaciones y Aplicaciones

La naturaleza exacta de la Trinidad se halla mas alla de la razon humana. Esto debiese ser
claro. Sin embargo, confesamos la doctrina como verdad porque Dios mismo la ha revelado
en la Escritura. De esto, y de manera mas general, de la doctrina misma podemos sacar
algunas lecciones importantes.

Primero, esta claro que no necesitamos entender exhaustivamente una cosa para entenderla
verdaderamente. Dios se conoce a Si mismo y al mundo de manera exhaustiva, y EI nos
dice cosas verdaderas acerca de ambas cosas en la Sagrada Escritura. De esa manera nos
capacita para edificar nuestro conocimiento del mundo sobre el seguro fundamento de Su
propia omnisciencia. Podemos hablar con significado de Dios y del universo sin tener
nosotros mismos que saberlo todo con respecto a ellos.

Segundo, podemos esperar que el misterio que envuelve a la doctrina de la Trinidad
aparezca en toda discusion del Ser y las obras de Dios. La razén humana no puede escalar la
infinidad y medir la eternidad. La razon debe tropezar cuando se pone como meta el
entendimiento completo de la Deidad, pero servira bien cuando humildemente recibe las
declaraciones de la Escritura como verdad. Debemos confesar que creemos muchas cosas
extensas y profundas, no porque podemos arreglarlas todas juntas, sino simplemente
“porque la Biblia asi nos lo dice.”

Tercero, tenemos en la Trinidad un patrén para la vida comunal que Dios tiene como
propdsito para Su pueblo. Pues somos miembros de un solo cuerpo (1 Cor. 12) y somos
Ilamados, en toda nuestra diversidad, al amor, al compafierismo y al servicio mutuos dentro
del marco de la ley pactal. No somos como las abejas zanganos absorbidos en una colmena
ni estrellas errantes perdidas en el vacio. Nuestras vidas y dones son significativos
precisamente porque pertenecemos a algo — a Alguien — mas grande que nosotros mismos.
La iglesia, como la Trinidad, es Una y Muchos, y mantenemos el balance entre los dos
polos por la obediencia fiel a toda la palabra de Dios. La Escritura nos da libertad dentro de
la forma, libertad bajo la ley, amor sin egoismo.



Cuarto, podemos también comenzar a contestar el problema del Uno y los Muchos en su
forma mas general. La doctrina Biblica de la Trinidad implica la igual condicién de ultimo
del Uno y los Muchos tanto en Dios como en Su creacion. Dios es Uno; Dios es Tres. En
Dios la unidad y la diversidad son igualmente reales y ultimas. Lo mismo es cierto en el
mundo que El ha hecho. Unidad y diversidad, forma y libertad, el grupo y el individuo, la
constancia y el cambio, significado total y hecho individual, todos por igual tienen su lugar
en el orden de Dios. Dios ordena los afios ciclicos y las repetitivas estaciones. El crea a la
célulay al cuerpo, al organismo y al ecosistema. El ordena la ain mayor unidad en
diversidad de la familia, la comunidad y la iglesia. Nos da una diversidad fantastica y una
individualidad sorprendente en el contexto del significado total. No somos dejados en el
estancamiento panteista o en el hecho aislado. Nuestras opciones no son la tirania o la
anarquia (o una mezcla dialéctica — un poco de tirania con un poco de anarquia). El
Cristianismo Trinitario nos provee de verdadero significado para todos los pormenores y
verdadera libertad bajo la ley pactal de Dios.

Conclusioén

En el capitulo final de Perelandra, C. S. Lewis habla de la creacion, dirigida por la
Providencia prevaleciente, como “La Gran Danza.” La metéfora es adecuada. En un salén
de baile o en una danza popular, cada participante es responsable de su propio rol. No
puede ver el todo, mucho menos moldear el todo. Pero a medida que realiza bien su parte
de la danza, mientras se somete a las reglas de la danza, ayuda a crear una cosa de
extraordinaria complejidad y de gran belleza. Asi es el universo, y asi es la iglesia. Pero la
raiz de todo esto yace en la vida interior del Dios Trino. El Credo Atanasiano —y en verdad
cualquier declaracion de fe Trinitaria — puede parecer intrincado, repetitivo y muy
elaborado, pero la Fe que tales declaraciones delinean es el mismo fundamento de la
comunién, la libertad, la belleza y el gozo.

Greg Uttinger ensefia teologia, historia y literatura en la Escuela Cristiana de
Cornerstone en Roseville, California. Vive cerca del Condado de Sacramento con su
esposa Kate y sus tres hijos. Puede ser contactado en paul_ryland@hotmail.com




La Teologia de los Credos Antiguos
Parte 5: La Cristologia después de Calcedonia

Greg Uttinger
23 de Septiembre, 2002

El Segundo Concilio de Constantinopla

El Concilio de Calcedonia no libré a la iglesia de los errores Cristoldgicos. Ni Antioquia ni
Alejandria estuvieron satisfechas con la decision del Concilio. Los tedlogos de Antioquia
presionaron por la distincion de las naturalezas de Cristo y tuvieron la tendencia de
favorecer al Nestorianismo. Los de Alejandria insistieron en la unidad de Su Persona y
favorecieron el pensamiento Monofisista. Roma, no dada a las sutilezas del pensamiento
Griego, permanecio con claridad en buena parte del debate y generalmente se aline6 al lado
de la ortodoxia. Los patriarcas de Constantinopla fueron algunas veces ortodoxos, a
menudo fueron Monofisistas; lo mismo ocurrié con los emperadores.

Con Nestorio abiertamente condenado, los tedlogos que favorecian su posicion se
refugiaron en los escritos de tres hombres que habian compartido su perspectiva. Estos eran
Teodoro de Mopsuestia, quien habia sido el maestro de Nestorio, y Teodoreto e Ibas, dos de
sus amigos. Cada uno de ellos habia pasado bajo el escrutinio de Calcedonia pero habian
escapado, en ultima instancia, de su condenacidn. Ahora sus herederos espirituales trataban
de dar a entender que el Concilio en realidad habia aprobado sus obras.

Los Monofisistas golpearon esta posicion neo-Nestoriana por medio del emperador.
Movieron a Justiniano, quien era él mismo ortodoxo y devoto, a condenar a Teodoro y
ciertos escritos de Teodoreto e Ibas. Los Monofisistas esperaban aparecer como los
campeones de la ortodoxia y encontrar en Ultima instancia una manera de reconciliar el
lenguaje de Calcedonia con su propia posicion. Pero el decreto de Justiniano fomento mas
controversia de la que resolvio. Finalmente, con la esperanza de restaurar la unidad en la
iglesia y en el imperio, convocd un quinto concilio ecumenico en Constantinopla en el afio
553.

En una serie de catorce anatemas el Segundo Concilio de Constantinopla rechazo el nuevo
Nestorianismo, aprobo la expresion “unién hipostatica” (VI1I1), y confesd que “nuestro
Sefior Jesucristo quien fue crucificado en la carne es Dios verdadero” (X). Incluso sancion6
la frase Alejandrina “una naturaleza encarnada de Dios el Verbo” (VIII), pero lo hizo en un
contexto que rechazaba cualquier confusion de lo humano y lo divino en Cristo:

Pues al decir que el Verbo unigénito fue unido por la hipdstasis [personalmente] no
queremos decir que hubo una confusion mutua de naturalezas, sino que mas bien
entendemos que el Verbo fue unido a la carne, permaneciendo cada [naturaleza] una
como lo que era.

1 John Leith, Credos de la Iglesia (Atlanta: John Knox Press, 1973), 49. Las expresiones en corchetes
aparecen en la obra de Leith.



El Concilio clarificé la intencion de Calcedonia y, en términos de esas clarificaciones,
anatemizd los escritos de hombres fallecidos hacia ya mucho y, en el caso de Teodoro, el
hombre mismo. Mientras muchos, ahora y entonces, hubiesen querido que el Concilio
dejara los muertos a Dios, los obispos de Constantinopla no reconocieron puertos neutrales
para los enemigos de la Fe, ni siquiera la muerte. El evangelio estaba en juego, y el Concilio
escogio la lealtad a Cristo por encima de la cortesia para con los difuntos.

La Herejia Monotelita

El Segundo Concilio de Constantinopla le cerr6 la puerta al Monofisismo desarrollado, pero
la demanda por una fusion de la humano y lo divino levanté otra vez su cabeza en el
Monotelismo. La palabra Griega thelema se refiere a la voluntad o volicion, aunque
también se usaba “... en un sentido mas amplio, como incluyendo los instintos, apetitos,
deseos y afectos con sus correspondientes aversiones.”? Los Monotelitas argumentaban que
Cristo tenia solamente una voluntad (mono thelema).

La logica de la posicion Monotelista era simple. Para existir como una Persona, Cristo debe
tener exactamente una voluntad. Dos voluntades en Cristo demandarian dos personas y
conducir de regreso a la herejia Nestoriana. Entonces, la voluntad humana de Cristo debe
haber sido absorbida en Su voluntad divina o Sus dos voluntades deben haber sido
fusionadas para formar algun tipo de mezcla.

El Cristo de la Escritura

Pero el Cristo de la Escritura no es el Cristo de la l6gica Monotelista, como sabian los
ortodoxos. Pues la Escritura contrasta la voluntad humana de nuestro Sefior con la voluntad
del Padre. Jesus dijo, “Porque he descendido del cielo, no para hacer mi voluntad, sino la
voluntad del que me envid” (Juan 6:38). Durante Sus afios en Nazareth estuvo “sujeto” a
Maria y a José, dos seres humanos pecadores y falibles (Lucas 2:51).

Pero la revelacion mas clara de la voluntad humana de Cristo ocurrié en Getsemani. Alli, en
Su humanidad, Cristo tuvo que aceptar la cruz y todo lo que ella significaba. Notese como
cambian las palabras de nuestro Sefior a través de los tres pasajes siguientes.

Yendo un poco adelante, se postrd sobre su rostro, orando y diciendo: Padre mio, si
es posible, pase de mi esta copa; pero no sea como yo quiero, sino como ti (Mat.
26:39).

Otra vez fue, y or6 por segunda vez, diciendo: Padre mio, si no puede pasar de mi
esta copa sin que yo la beba, hagase tu voluntad (Mat. 26:42).

Jesus entonces dijo a Pedro: Mete tu espada en la vaina; la copa que el Padre me ha
dado, ¢no la he de beber? (Juan 18:11).

El escritor a los Hebreos nos dice que, “aunque era Hijo, por lo que padecio aprendi6 la

2 Louis Berkhof, La Historia de las Doctrinas Cristianas (Grand Rapids: Baker Book House, reimpresion
1975), 110.



obediencia” (Heb. 5:8). JesUs nunca se apart6 de la voluntad de Su Padre, pero en
Getsemani El rindi6 Su propia voluntad humana. Activamente abrazé la obediencia a Su
Padre a un gran costo para Si mismo. En esto establecid el patron para nuestra propia
santificacion.

El Tercer Concilio de Constantinopla

La controversia Monotelita prosiguio desde el 633 hasta el 680. Los emperadores Heraclio
y Constancio Il trabajaron buscando la reconciliacion y la paz, pero en términos de
soluciones intermedias y el silencio forzoso. El celo de Constancio por la paz le llevaron a
deponer, encarcelar y exiliar al Papa Martin I, quien habia dirigido la batalla contra el
Monotelismo en Occidente. Pero Constancio fue asesinado en un bafio en Siracusa, y las
conquistas Arabes de Siria y Egipto dejaron a Roma politicamente mas significativa que
Antioquia y Alejandria. De manera que, en el 680, Constantino IV, conjuntamente con el
Papa Agato, convoco el sexto concilio ecumeénico, el Tercer Concilio de Constantinopla. El
emperador en persona presidid, pero Agato ejercié una influencia decisiva por medio de
una carta dirigida a Constantino.

El Papa Agato escribio:

Pero cuando hacemos una confesion con respecto a una de las mismas tres Personas
de la Santa Trinidad, del Hijo de Dios, o Dios el Verbo, y del misterio de su
adorable dispensacién segun la carne, afirmamos que todas las cosas son dobles en
el uno y el mismo nuestro Sefior y Salvador Jesucristo segun la tradicion
Evangélica, es decir, confesamos sus dos naturalezas, a saber, la divina y la humana,
de la cual y en la cual El subsiste, incluso después de la unién maravillosa e
inseparable. Y confesamos que cada una de sus naturalezas tiene su propia
propiedad natural, y que la divina tiene todas las cosas que son divinas, sin ningun
pecado. Y reconocemos que cada una (de las dos naturalezas) del uno y el mismo
encarnado, esto es, la humanada (humanati) Palabra de Dios se halla en El sin
confusion, inseparable e incambiable, solo la inteligencia discerniendo la unidad,
para evitar el error de la confusion. Pues nosotros detestamos igualmente la
blasfemia de la division y la de la mezcla. Pues cuando confesamos dos naturalezas
y dos voluntades naturales, y dos operaciones naturales en nuestro Unico Sefior
Jesucristo, no afirmamos que sean contrarias o estén opuestas la una a la otra (como
aquellos que yerran del sendero de la verdad y acusan a la tradicion apostolica de
hacerlo. jLejos esté esta impiedad de los corazones de los fieles!), ni como si
estuviesen separadas (separadas per se) en dos personas o subsistencias, sino que
decimos que al igual que nuestro Sefior Jesucristo tiene dos naturalezas asi también
El tiene dos voluntades y operaciones naturales, a saber, la divina y la humana: la
voluntad y la operacién divina la tiene en comun con el Padre coesencial desde toda
la eternidad: lo humano, lo ha recibido de nosotros, tomado por nuestra naturaleza
en el tiempo. Esta es la tradicion apostdlica y evangélica, la cual sostiene la madre
espiritual de su mas oportuno imperio, la Iglesia Apostélica de Cristo.®

3 Henry R. Percival, Los Siete Concilios Ecuménicos de la Iglesia No Dividida (Grand Rapids: Wm. B.
Eerdmands Publishing Company, reimpresion de 1979), 330ss.



En un lenguaje que refleja la carta de Agato, el Concilio declard que la creencia en dos
voluntades era ortodoxia. La Definicion del Concilio dice en parte:

Nosotros, de igual manera declaramos que en El se encuentran dos voluntades naturales y
dos operaciones naturales de manera indivisible, incambiable, inseparables y sin confusion,
de acuerdo a la ensefianza de los santos Padres. Y estas dos voluntades naturales no son
contrarias la una a la otra (jNi quiera Dios!) como aseguran los impios herejes, sino que su
voluntad humana sigue, no resistiendo ni negandose, sino mas bien como sujeta a su
voluntad divina y omnipotente. Pues estaba bien que la carne debia ser movida para estar
sujeta a la voluntad divina, segun el muy sabio Atanasio. Pues como su carne es llamada y
es la carne de Dios el Verbo, asi también la voluntad natural de su carne es llamada y es la
propia voluntad de Dios el Verbo, como él mismo dice: “Porque he descendido del cielo, no

para hacer mi voluntad, sino la voluntad del que me envio,” donde llama a su propia
voluntad la voluntad de su carne, en tanto que su carne era también su propia.

Preservando, por lo tanto, la indivisibilidad y la falta de confusién, hacemos brevemente
esta confesion total, creyendo que nuestro Sefior Jesucristo es uno de la Trinidad y, después
de la encarnacion, nuestro verdadero Dios, decimos que sus dos naturalezas brillaron en su
Unica subsistencia en la cual realiz6 los milagros y soport6 los sufrimientos a lo largo de
toda su existencia econdmica, y eso no en apariencia solamente sino en cada hecho, y esto
por razon de la diferencia de naturalezas que debe ser reconocida en la misma Persona, pues
aunque unidas aun asi cada naturaleza desea y hace las cosas que le son propias y eso de
manera indivisible y sin confusion. Por esa causa confesamos dos voluntades y dos
operaciones, concurriendo en El de la forma mas precisa para la salvacion de la raza
humana.*

El Asunto en Juego

Seria facil minimizar la obra del sexto concilio ecuménico. Los asuntos parecen esotéricos
y la psicologia implicada parece especulativa. Ciertamente pocos Cristianos hoy han
escuchado sobre el Concilio o su obra. ;Realmente importa algo de esto?

Aguello con lo que Constantinopla trataba era con la mezcla de lo humano y lo divino en la
voluntad de Jesucristo, nuestra Cabeza y Ejemplo. Si en Cristo la voluntad del hombre se
mezclaba o se perdia en la voluntad de Dios, ¢No significaria esto que la unién del creyente
con Cristo es deificacion? ¢No estableceria esta fusion de voluntades el patron de la
santificacion para todos los Cristianos? Neander escribe:

Al menos muchos entre los Monotelitas suponian que el resultado final del desarrollo
perfecto de la vida divina en los creyentes seria en ellos, como en el caso de Cristo, una
absorcidn total de la voluntad humana en la voluntad de Dios; de manera que en todos
habria una identidad de voluntad subjetiva, lo misma que objetiva — la cual, realizada
consistentemente, conduciria a la nocion panteista de una entera absorcion de toda
individualidad de la existencia en el Gnico espiritu original.®

4 Ibid., 345ss.
5 Augusto Neander, Historia General de la Religién y la Iglesia Cristiana, vol 111 (Boston: Crocker and
Brewster, 1855), 183 citado en Rousas J. Rushdoony, Fundamentos del Orden Social (N. p.: Presbyterian and



Hay dos maneras de entender las palabras “Quiero que la voluntad de Dios sea la mia.” La
primera seria algo como, “Quiero obedecer a Dios. Quiero conformar mis decisiones a los
preceptos de Su ley.” La segunda seria, “Quiero una fusion de mi propia voluntad con la de
Dios de manera que mis decisiones sean divinas. Ya no quiero actuar o ejercer voluntad,
sino que Dios actuard y ejercera voluntad a través de mi y para mi.” La primera es la actitud
de la fe; la segunda, la del orgullo Satanico. Sin embargo, durante los pasados dos siglos, la
segunda a menudo ha pasado como el camino superior hacia la santificacion. Abandono mi
voluntad, mi ser, para que Cristo pueda vivir Su vida a través de mi. “Dejo las cosas correr
y permito a Dios ser Dios.” Las palabras “no yo, sino Cristo en mi” son despojadas de su
contexto y convertidas en una bandera para el tipo de misticismo mas presuntuoso y no
obstante, irresponsable. Pues una vez que mi voluntad ha sido reemplazada por la de Dios,
no soy responsable por nada y por tanto cada acto que realizo es divino.

El Tercer Concilio de Constantinopla erigio una barricada contra tal disparate. Si ain en el
encarnado Hijo de Dios la voluntad humana y la voluntad divina permanecen intactas,
debemos confesar que nuestras propias voluntades nunca seran nada sino solo humanas. La
santificacidn no es deificacion, sino crecimiento en gracia. Nos quedamos con la Unica
opcidn del patron de Getsemani: muerte a la auto-voluntad y obediencia activa a los
mandamientos de Dios.

Conclusion

Finalmente, debemos recordar el periodo de tiempo de la controversia Monotelita —
mediados de los afios 600s. Durante esta mitad de centuria, los ejércitos del Islamismo
salieron de Arabia y cayeron por asalto a través de Siria, Palestina y Egipto. Claro, hubo
aqui en efecto una relacion teoldgica de causa y efecto: los misticos se relacionan
pobremente contra hombre con espadas. Pero no debemos entender esto en términos de un
marco deista: el Sefior juzga activamente en los asuntos de los hombres y en particular en
los asuntos de Su iglesia (Heb. 10:30). Dios poda su arbol de olivo y descarta las ramas
incrédulas (Rom. 11:16-22). A medida que los afios 600s se acercaban a su fin, Dios podo a
Su iglesia muy severamente, y muchos de los que confesaban un “Cristo” falso fueron
barridos por un monoteismo que no reconocia a Cristo del todo. Con el Islamismo una vez a
nuestras puertas, nosotros, los del siglo 21, necesitamos tomar en serio las lecciones de la
historia.

Greg Uttinger ensefia teologia, historia y literatura en la Escuela Cristiana de
Cornerstone en Roseville, California. Vive cerca del Condado de Sacramento con su
esposa Kate y sus tres hijos. Puede ser contactado en paul_ryland@hotmail.com

Reformed Publishing Company, 1972), 146.



Cristianismo 101
La Teologia de los Credos Antiguos:
La Procesidon del Espiritu

Greg Uttinger
1 de Abril, 2003

Introduccion

La forma Occidental del Credo Niceno difiere de la Oriental en lo que dice acerca del
Espiritu Santo. La forma Oriental, siguiendo la adoptada por Constantinopla, dice que el
Espiritu Santo “procede del Padre.” La forma Occidental del Credo afiade las palabras, “y
del Hijo” —en Latin, la palabra Unica Filioque. La Iglesia Occidental confiesa una doble
procesion del Espiritu Santo, una procesion del Padre y del Hijo.! La Iglesia Oriental
considera esto una herejia.

La clausula Filiogue se origind en Espafia en el Siglo Sexto. El Concilio de Toledo (589), al
denunciar el Arrianismo, emitid veintitrés anatemas y, al mismo tiempo, inserto6 la Filioque
en el texto Latino del Credo Niceno.2 De Espafia el uso de la Filioque pasé a la Galia.
Carlomagno le pidio al Papa Leon 111 que sancionara la Filioque. Leon juzgé que la doctrina
era ortodoxa, pero se opuso a alterar el Credo ecuménico. Sin embargo, el uso de la
Filioque continud difundiéndose en Occidente y eventualmente gano la aprobacion de
Roma.

A mediados del siglo 11 la Filioque lleg6 a ser un punto importante de desacuerdo entre el
Oriente y Occidente. La Iglesia Oriental reclamaba que Occidente habia afiadido la Filioque
ilegalmente — es decir, sin un concilio ecumeénico3® — y que la doctrina en si era
fundamentalmente erronea y peligrosa. Esta sigue siendo la posicion de la Iglesia Oriental
hasta este dia.

El Testimonio de los Padres

1 William G. T. Shedd, uno de los pocos tedlogos Americanos en escribir extensamente sobre este asunto,
resume la doctrina con estas palabras:

Una vez mas, el Espiritu, aunque expirado por el Padre y el Hijo, no obstante no procede del Padre y
el Hijo como personas sino de la esencia Divina. Su procesion es desde uno, a saber, la esencia;
mientras que su expiracion es por dos, a saber, dos personas. El Padre y el Hijo no son dos esencias,
y por lo tanto, no expiran al Espiritu desde dos esencias. No obstante, son dos personas, y como dos
personas teniendo una esencia numérica expiran de ella la tercera forma o modo de la esencia — el
Espiritu Santo: sus dos actos personales de expiracion concurriendo en una sola procesion del
Espiritu. Hay dos expiraciones, porque el Padre y el Hijo son dos personas; pero hay solamente una
procesion resultante — Teologia Dogmatica, 22 ed., vol. | (Nashville: Thomas Nelson, 1980), 290.
2 Un concilio anterior en Toledo (447) ya habia declarado: “Si alguno no cree que el Espiritu Santo procede
del Padre y del Hijo, y que es co-eterno con y como el Padre y el Hijo, que sea anatema.” El tercer Anatema,
en Rousas J. Rushdoony, Los Fundamentos del Orden Social (N. p.: Presbyterian and Reformed Publishing
Co., 1972), 120.
3 Los Protestantes no se han preocupado mucho sobre este punto, y le dejaré el argumento a otros. El si la
Filiogue es biblica o no es l6gicamente un asunto distinto.



La doctrina de la doble procesion no era una novedad cuando el Concilio de Toledo la usé
en su ataque contra el Arrianismo. Considere el testimonio de estos antiguos escritores, dos
de los cuales provienen en realidad del Oriente:4

San Epifanio de Salamis (d. 403) escribié en su Ankyrotos:

El Padre siempre existio y el Hijo siempre existio, y el Espiritu es infundido del
Padre y del Hijo; y ni el Hijo es creado ni el Espiritu es creado.

San Cirilo de Alejandria, el enemigo del Nestorianismo, escribid en su Thesaurus (c. 424):

Dado que el Espiritu Santo, cuando se halla en nosotros, efectla el que nuestro
ser se conforme a Dios, y que El en realidad procede del Padre y del Hijo, es
abundantemente claro que El es de la esencia divina, en ella en esencia y
procediendo de ella.

San Hilario de Potiers (356-359) en su De Trinitate dijo que el Espiritu Santo “es del Padre
y del Hijo, Sus Fuentes.” EI Papa San Damaso | en los Hechos del Concilio de Roma (382)
declaro:

El Espiritu Santo no es solamente del Padre, o el Espiritu no lo es del Hijo
solamente, sino que El es el Espiritu del Padre y del Hijo. Pues est4 escrito, “Si
alguno ama al mundo, el Espiritu del Padre no esta en é1” (1 Juan 2:15); y una
vez mas esta escrito: “Y si alguno no tiene el Espiritu de Cristo, no es de él”
(Romanos 8:9).

Y el Papa Leon | (d. 461) dijo (Sermdn 75:30):

El Hijo es el Unigénito del Padre, y el Espiritu Santo es el Espiritu del Padre y
del Hijo, no como cualquier criatura, que también es del Padre y del Hijo, sino
como viviendo y teniendo poder con ambos, y eternamente subsistiendo de
aquello que es el Padre y el Hijo.

Pero fue San Agustin de Hipona quién hizo lo méas para desarrollar la doctrina de la doble
procesion. “San Agustin ensefiaba que el Espiritu Santo es el vinculo de amor que existe
entre el Padre y el Hijo.”s En Sobre la Trinidad (400-416) escribio:

[Con el Padre y el Hijo] el Espiritu Santo, también, existe en esta misma unidad
de sustancia e igualdad. Pues si El fuese la unidad del Padre y el Hijo, o Su
santidad, o Su amor, o Su unidad debido a que El es Su amor, 0 Su amor porque
El es Su santidad, esta claro que El no es uno de los Dos, puesto que es por El
que los Dos estan unidos, es por El que el Engendrado es amado por el

4 Las citas que siguen han sido coleccionadas por James Kiefer en Los Credos, “La Filioque,” 5-7, disponible
en (http://www.thefathershouse.org/creed/filiogue.html) Este es un sitio web extraordinario, y lo es alin méas
puesto que es patrocinado por la Iglesia Internacional de Santidad Pentecostal.

5 Ibid., 8. Keifer escribe: “Desde toda la eternidad, independientemente de cualquier ser creado, Dios es el
gue Ama, el Amado y el Amor en si. Y el vinculo de unidad y amor que existe entre el Padre y el Hijo procede
del Padre y del Hijo.”




Engendrador, y a su vez ama a Aquel que le engendro (XI, 5:7).

Y sin embargo no es sin razon que en esta Trinidad solamente la Palabra de
Dios es llamada Hijo, s6lo el Don de Dios el Espiritu Santo, y sélo El de quien
la Palabra es engendrada y de Quién principalmente procede el Espiritu Santo es
Ilamado Dios el Padre. He afiadido el término “principalmente” porque se halla
que el Espiritu Santo procede también del Hijo. Pero esto también lo dio el
Padre al Hijo, no como si el Hijo no existiera yay lo tuviera, sino porque
cualquier cosa que el Padre le de al Hijo, lo da por engendramiento. Lo
engendro de tal manera, entonces, para que el Don pudiera proceder juntamente
de El, y asi el Espiritu Santo fuese el Espiritu de ambos (XV, 17:29).

Segun la Escritura

El versiculo central en todo este debate es Juan 15:26:

Pero cuando venga el Consolador, a quien yo os enviaré del Padre, el Espiritu de
verdad, el cual procede del Padre, él dara testimonio acerca de mi.

El Concilio de Constantinopla copid la frase “procedio del Padre” directamente de la
Escritura y la colocé en el Credo. La relacion precisa del Espiritu con el Hijo no era una
cuestion apremiante en aquel momento, y el Concilio no habl6 de ello de una manera u otra.
Sin embargo, la Iglesia Oriental argumenta a partir del silencio del texto y del Credo: puesto
que ambos dicen “del Padre” y no mas, es erroneo, insiste Oriente, afiadir méas. Sin
embargo, esto no es necesariamente cierto. “Del Padre” no necesita excluir “y del Hijo” si
hay otra evidencia Escritural para respaldar la clausula.

Leemos en Mateo de un angel en la tumba el Dia de Pascua, y esto no contradice
la declaracion de Lucas de que habia dos angeles. Leemos en Marcos 10 y en
Lucas 18 de un mendigo ciego sanado por Jesus en las afueras de Jericd, y esto
no contradice la declaracion en Mateo de que hubo dos mendigos ciegos
sanados. De manera similar, esta claro que el dicho de Jesus, que el Espiritu
procede del Padre, no contradice la declaracion de que el Espiritu procede
también del Hijo.e

Aunque la Escritura no dice explicitamente que el Espiritu procede del Hijo, si dice lo que
equivale a la misma cosa.

Ahora han conocido que todas las cosas que me has dado, proceden de ti (Juan
17:7).

Y habiendo dicho esto, sopl9, y les dijo: Recibid el Espiritu Santo (Juan 20:22).

JesUs prometié que EI mismos enviaria al Espiritu. Después de Su resurreccion, les confirio
el Espiritu a Sus discipulos con un soplo de su aliento, Su propio suspiro. La Iglesia
Oriental argumenta que esto fue nada mas una sefial o sacramento; no obstante, Dios se

6 lbid., 2.



revela a Si mismo en Sus obras tal y como es en verdad. El envio, o aspiracion, o procesion
en el tiempo presupone y revela la procesion desde la eternidad.’

Y por cuanto sois hijos, Dios envio a vuestros corazones el Espiritu de su Hijo,
el cual clama: jAbba, Padre! (Gal. 4:6).

Si el Espiritu Santo es el Espiritu (o Aliento) del Hijo, entonces debe ser expirado
(respirado) por el Hijo. Y la palabra es Hijo, no Cristo o Jesus: la referencia es a la Trinidad
ontoldgica, a algo en la Deidad, y no al envio del Espiritu en Pentecostés de parte del
Mediador. El Hijo expira el Espiritu desde la eternidad, y por lo tanto, El lo ha expirado o
enviado en el tiempo.

Pero cuando venga el Espiritu de verdad, €l os guiara a toda la verdad; porque
no hablara por su propia cuenta, sino que hablara todo lo que oyere, y 0s hara
saber las cosas que habran de venir. EI me glorificara; porque tomara de lo mio,
y 0s lo hara saber. Todo lo que tiene el Padre es mio; por eso dije que tomara de
lo mio, y os lo hara saber (Juan 16:13-15).

Aquello que el Espiritu tiene, lo tiene “del Hijo no menos que del Padre.”

... Y como se dice del Hijo que es del Padre porque no habla de si mismo, sino
del Padre (de quien recibe todas las cosas), asi se debiese decir del Espiritu que
es y que procede del Hijo porque escucha de El y habla desde EI.8

Hay mas. Si el Espiritu no procede del Hijo, tenemos algunos problemas teol6gicos serios.
Primero, perdemos el intimo compafierismo que es la Trinidad. Pues el Espiritu Santo no
tiene una relacion inmediata con el Hijo. EI Aliento del Padre no tiene destino, ni regresa
ese Aliento jamas a El. “Es solamente si el Espiritu procede de ambos que la inter-
comunién de las personas de la Trinidad es eternamente completa.”®

Segundo, no tenemos manera de distinguir al Hijo y al Espiritu en la Deidad. Ni siquiera
podemos decir que el Hijo es la segunda Persona de la Trinidad y que el Espiritu Santo es la
tercera. Después de todo, ¢no es verdad que el espiritu del hombre esta mas cercano al
hombre que su hijo? Y aun asi el lenguaje normal de la Escritura y el orden de la revelacion
historica nos da al Padre, luego al Hijo, y luego el Espiritu.

Si Abandonamos la Filioque...

Las ideas tienen consecuencias. Las ideas respecto a Dios tienen consecuencias profundas,
especialmente si se les dan suficiente tiempo. La Filioque no es un asunto menor, y si la
Iglesia la acepta o la rechaza tendra amplios efectos culturales y de largo plazo. Los
tedlogos Holandeses, y aquellos influenciados por sus escritos, parecen tener un

7 Turretin, 111, xxxi, v, 309. Cf. Palmer, La Persona y el Ministerio del Espiritu Santo, la Perspectiva
Calvinista Tradicional (Grand Rapids: Baker Book House, 1974), 16.

8 Turretin, 309.

9 Cornelius Van Til, Una Introduccidn a la Teologia Sistematica (S. P.: Preshyterian and Reformed
Publishing Co., 1974), 226.



entendimiento mas claro de esto que, digamos, aquellos en la tradicidn Presbiteriana. Por
ejemplo, Herman Bavinck escribe:

Las tres personas [en la perspectiva Oriental] no son vistas como tres relaciones
en una esencia, el auto-despliegue de la Deidad, sino que el Padre es visto como
Aquel que le imparte Su ser al Hijo y al Espiritu. Como resultado, el Hijo y el
Espiritu estan tan coordinados que ambos, de la misma manera, tienen su “causa
originadora” en el Padre. En ambos el Padre se revela a Si mismo. El Hijo hace
que conozcamos a Dios: el Espiritu hace que nos deleitemos en El. El Hijo no
revela al Padre en y a través del Espiritu, tampoco el Espiritu nos dirige al Padre
por medio del Hijo. Los dos son mas o menos independientes el uno del otro;
cada uno dirige al Padre en su propia manera particular. De este modo, la
ortodoxia y el misticismo, la mente y la voluntad, son colocadas en relacion
antitética la una con la otra. Y esta relacion peculiar entre la ortodoxia y el
misticismo caracteriza la actitud religiosa prevaleciente en la Iglesia Oriental. La
doctrina y la vida estan separadas: la doctrina es solamente para la mente; es un
objeto apropiado para la especulacion teoldgica. A la par de ella, y aparte de
ella, hay otra fuente de vida, a saber, el misticismo del Espiritu. Esta fuente no
tiene el conocimiento como su fuente sino que tiene su propio origen distinto y
nutre al corazon. Asi, se establece una falsa relacion entre la mente y el corazon;
las ideas y las emociones son separadas, y falta el vinculo que debiese unir a las
dos en una union ética.1

Edwin Palmer resume el anélisis de Kuyper:

Ademas, como ha sefialado incisivamente Abraham Kuyper, la negacion de la
filiogue conduce a un misticismo poco saludable. Tiende a aislar la obra del
Espiritu Santo en nuestras vidas de la obra de Jesus. La redencidn obrada por
Cristo es puesta en segundo plano, mientras que la obra santificadora del
Espiritu es puesta en primera plana. El énfasis es mas y mas sobre la obra del
Espiritu en nuestras vidas, lo que tiende a llevar a una independencia de Cristo,
laiglesia y la Biblia. La santificacion puede mostrarse mas imponente que la
justificacidn, la comunion subjetiva con el Espiritu mas grande que la vida
objetiva de la iglesia, y la iluminacion por parte del Espiritu mas amplia que la
Palabra. Kuyper cree que este ha sido realmente el caso, en alguna medida, en la
iglesia Oriental, como resultado de la negacién de que el Espiritu procede del
Hijo lo mismo que del Padre.1t

El Espiritu viene para glorificar al Hijo (Juan 16:14). Si separamos la obra del Espiritu de
la sangre de Cristo y de la palabra de Dios, distorsionamos el Cristianismo de la manera
mas horrorosa, y cualquier misticismo que creemos serda mas parecido al panteismo Oriental
que a cualquier cosa en la Biblia — excepto, quizas, la idolatria del antiguo Israel .2

10 Herman Bavinck, La Doctrina de Dios (Edinburgh: Fundacion Estandarte de la Verdad, 1991), 317.

11 Palmer, 18.

12 Los becerros de oro, tanto el de Aarén como el de Jeroboam, supuestamente representaban y servian como
medios de contacto con Jehova (cf. Exo. 32:4; 1 Reyes 12:28).



Jim Jordan, escribiendo sobre el Segundo Mandamiento, ha relacionado el rechazo de la
Filioque por parte de la Ortodoxia Oriental con su uso de iconos.

Dios se encuentra al hombre en el lenguaje, en el discurso personal. La musica
puede glorificar esa conversacion —y debiese hacerlo asi en la adoracion — pero
Dios no se encuentra con el hombre en la madsica. Ni se encuentra con el hombre
en el arte visual de algun tipo. El se encuentra con el hombre en la Palabra de
Dios, en el lenguaje; y debido a que Dios es incorpdreo, El encuentra al hombre
solamente en el lenguaje.

Otra forma de decir esto es que Dios se encuentra con el hombre solamente a
través del Hijo de Dios, la Palabra. El Espiritu es la gloria, la musica, la
exhibicion visual de Dios; pero Dios no se encuentra con el hombre a través del
Espiritu. Al insistir en que los iconos son un canal separado de comunicacion no
verbal con Dios y los santos, el Ortodoxo separa al Espiritu del Hijo. Niegan, de
manera comprensible, que el Espiritu procede del Hijo. Sin embargo, la religion
Biblica insiste en que la obra del Espiritu es capacitarnos para entender la
Palabra del Hijo, no en ser una manera separada de acercarse a Dios. El “iNo!”
de Dios [en el Segundo Mandamiento] es un rechazo de cualquier intento por
parte del hombre de acercarse a Dios aparte de Su Hijo.13

Existen otras implicaciones que necesitamos considerar. Pues si el Espiritu viene para hacer
la obra del Padre, debemos esperar encontrarle mas claramente revelado, no en la Iglesia,
sino en la creacion. “Si se entiende el Espiritu como procediendo solo del Padre, es
entonces natural pensar que el Espiritu refleja la energia espiritual del mundo creado.”4
Entonces la gracia toma una silla detras de la Naturaleza.

El subordinacionismo dio primacia a la naturaleza, y por tanto a la habilidad
natural del hombre. Como resultado el hombre llega a ser, en efecto, su propio
salvador, y la gracia es gracia cooperante, no previniente. Si el Espiritu Santo
procede Unicamente del Padre, entonces el Espiritu Santo, en un sistema que le
otorga primacia a la naturaleza, llega a ser absorbido en la naturaleza.s

Teoldgicamente, el rechazo de la Filioque abre la puerta al Pelagianismo, la habilidad del
hombre para salvarse a si mismo; politicamente, conduce directamente al estatismo. “La
segura voz de Dios era, por lo tanto, la voz natural, el estado.”¢ Las naciones de la
Ortodoxia Oriental no son ajenas al totalitarismo y al imperialismo.

La filioque esta vitalmente asociada con el avance de la iglesia Occidental hacia
una fuerte antropologia (en relacion con la doctrina del pecado y la gracia),
mientras que el Oriente se detenia en una débil vision Pelagiana y sinérgica,
burda y sin desarrollar. La procesion solamente de Patre per Filium pondria a la

13 James Jordan, Razones para el Rito, Estudios en la Adoracién, No. 59, Septiembre, 1998.

14 Robert J. Sanders, “La Violencia y la Filioque” (http://stpauls.manhatttanks.org/essays/apr95.htm), Abril,
1995.

15 Rushdoony, 125.

16 Ibid., 123.




iglesia a la distancia, por asi decir, de Dios; es decir, mas all& de Cristo, en un
extremo, o en un lado del reino de la vida divina, mas bien que en el centro y
seno de ese reino, donde todas las cosas son suyas. La filioque pone a la iglesia,
la cual es el templo y 6rgano del Espiritu Santo en la obra de redencién, mas
bien entre el Padre y el Hijo, participando de su propio compafierismo, segun la
gran oracién intercesora de Cristo mismo. Coloca a la iglesia en el punto de
encuentro, en el circuito viviente de la relacion reciproca, de la graciay la
naturaleza, de lo divino y lo humano; dando de esta manera campo para una
fuerte doctrina tanto de la naturaleza como de la gracia, y a una fuerte doctrina
también de la iglesia misma.*’

La Filiogue significa que la obra del Padre y la obra del Hijo coinciden en la operacion del
Espiritu Santo. La gracia no es edificacion, sino la redencion y restauracion de la creacion
de Dios. La Iglesia, como el templo del Espiritu Santo, se encuentra en el corazén mismo de
este proceso Yy en el centro del pacto de amor que existe en el seno del Dios Trino.

Sumario y Conclusion

En 1984, el corresponsal de la ABC George Bailey, escribiendo para una audiencia secular,
trazd el conflicto entre la Union Soviética y los Estados Unidos de América, las
encarnaciones modernas del Oriente y Occidente, a la Filioque. Sefal6 el “giro interno,
mistagogico o espiritual de la fe Ortodoxa Griega,” el cual asocio con “la espiritualidad
retraida de la tradicion ortodoxa Rusa.” Esto lo contrastd con “el involucramiento dinamico
en los asuntos materiales (mundanos) caracteristico del Catolicismo y, en una medida ain
mayor, del Protestantismo (el ministro laico en traje de negocios).”:8 Bailey puede haber
exagerado la causa y el efecto, pero al menos vio algo de las raices teoldgicas y credales del
mas grande conflicto politico del siglo veinte. No muchos tedlogos Occidentales fueron tan
astutos.

El misticismo, el estancamiento cultural y el imperialismo tipico de las naciones de la
Ortodoxia Oriental son consecuencias logicas del rechazamiento de la Filioque. La gracia
soberana y la libertad politica son las consecuencias logicas de su adopcion. Y aun asi
pocos escritores Occidentales han dedicado méas de una o dos paginas a la Filioque. Esto es
triste. Los tedlogos de la Ortodoxia Oriental entienden al menos que el asunto es
importante, y estan prontos para contender por la santidad de su posicion.1 Es tiempo que
los tedlogos Occidentales muestren un celo similar al defender su propia herencia teoldgica.

Greg Uttinger ensefia teologia, historia y literatura en la Escuela Cristiana de
Cornerstone en Roseville, California. Vive cerca del Condado de Sacramento con su
esposa, Kate, y sus tres hijos. Puede ser contactado en paul_ryland@hotmail.com

17 Yeoman, citado por Rushdoony, 123. Desdichadamente, Rushdoony traza erroneamente su cita a través de
Schaff. Si alguien sabe de donde proviene realmente la cita, por favor, envieme por correo electrénico la
referencia.

18 George Bailey, Armagedon en el Horario de Mayor Audiencia (New York: Avon Books, 1984), 37-38.
19 La mayoria de los articulos que se encuentran en Internet sobre la Filioque proviene de la Ortodoxia
Oriental.



Cristianismo 101: La Teologia de los Credos Antiguos

Parte 7: El Perddn de los Pecados

Greg Uttinger
1° de Octubre, 2004

Introduccién

El Credo de los Apostoles habla del “perddn de los pecados.” El Credo Niceno dice,
“Reconozco un bautismo para la remision de los pecados,” un eco del ministerio de Juan.
Juan el Bautista predico “el bautismo de arrepentimiento para la remisién de los pecados”
(Marcos 1:4). Pedro también asocid el arrepentimiento y el bautismo con “la remision de
los pecados” en su sermon del dia de Pentecostés (Hechos 2:38). La remisién o perddn de
los pecados es algo basico al Evangelio: la venida del Reino no es en si una buena nueva
para nosotros a menos que podamos ser reconciliados con el Rey. El Cristianismo hace del
perddn divino la puerta de entrada al Reino de Dios. Las religiones del mundo pagano no
hablan en absoluto acerca del perdon.

El Dios que Muere: ¢Un Salvador de Qué?

Los mitos paganos del mundo antiguo a menudo hablan de un dios nacido de una virgen, un
salvador, que murid (algunas veces en un arbol) y que regreso a la vida, glorificado.? Estos
mitos ubican la necesidad del hombre de tener tal salvador en la propia mortalidad del
hombre o en su ambiente. EI hombre se encuentra a si mismo acosado por la pena, el dolor
y la muerte. El dios que muere y vuelve a levantarse ha pasado triunfalmente a través de
estas cosas, Y él invita a una elite espiritual a que siga sus pasos. Lo que se requiere es una
ceremonia, un ritual, una experiencia, una serie de acciones que levantaran al hombre por
encima de su actual existencia hacia un plano superior. El dios que muere es un precursor;
sus seguidores son dioses en proceso de construccion.

De vez en cuando alguien sefalara el mito del dios que muere como el origen del Evangelio
Cristiano. Pero aparte de unas pocas similitudes formales, la religion del dios que muere no
podria hallarse més alejado del Cristianismo Biblico.® El dios que muere salva a los
hombres del dolor y la muerte. En otras palabras, salva a los hombres de los efectos del
pecado y del juicio de Dios; no trata en si con el pecado ni con la culpa. De hecho, la

1 Ya no usamos tanto la palabra “remision” excepto donde se involucra la enfermedad. En la Escritura
significa liberacion del justo castigo debido al pecado.

2 La obra estandar sobre el mito del dios que muere es La Rama Dorada, de Sir James Frazer. Para un
tratamiento Protestante interesante, aunque algunas veces paranoico sobre el tema, ver la obra Las Dos
Babilonias, de Alexander Hislop (1914). Ver también Colonel J. Garnier, La Adoracion de los Muertos
(1904).

3'Y esas similitudes no son dificiles de explicar, dado el profundo efecto que el testimonio y adoracion de los
Patriarcas debid haber tenido sobre el mundo antiguo. La muerte propiciatoria y la resurreccion corporal eran
elementos clave en la fe de Abraham y Job. Y la “simiente de la mujer” (Gén. 3:15) ciertamente era una
insinuacion del nacimiento virginal. Pero en la fe biblica, el nacimiento virginal sefiala hacia el fracaso de la
humanidad y la intervencion soberana de Dios; en el paganismo, el nacimiento “virginal” afirma el potencial
creativo de la humanidad aparte de Dios.



cosmovision pagana no tiene una concepcion del pecado. Pues el pecado presupone un
Legislador soberano, un Creador — nada menos. Pero en la mitologia pagana no habia
ningun Creador. El universo era auto-existente, y los dioses eran su descendencia. Eran
poderes finitos, espiritus tutelares, cada uno con su area limitada de operacion. Los dioses
eran poderes que debian ser evitados, aplacados o usados. Uno buscaba su perdén de la
misma manera en que uno podia buscar el perdon de un vecino bravucén o de un caudillo
descontento. El punto en cuestion no era la justicia, sino la auto-preservacion.

El Gnosticismo Otra Vez

El gnosticismo fue un rival del Evangelio Cristiano desde el comienzo. Era pariente de
varios de los cultos de dioses que mueren y de las religiones de misterio que abundaban en
el Imperio Romano. No le ofrecia al hombre algin salvador particular, aunque algunas
veces invocaba el nombre de Cristo. Para el gnosticismo la salvacion significaba un escape
del mundo material y una fusion mistica del alma de uno con la esencia divina — de la cual
habia salido. No habia nada de gracia o perdon en esta salvacidn, ninguna nocién de
propiciar a un Creador ofendido. La santidad de “Dios” no significaba su justicia, sino su
completa trascendencia. El (o ello) era abstracto, remoto, y totalmente otro — tan incapaz de
tener una ira santa como lo era de mostrar amabilidad o compasion. Entonces, la salvacion
no era un don divino, sino un logro humano. A través del conocimiento especial (la gnosis),
el hombre trascendia su existencia mundana y ascendia en la escalera de la auto-
deificacion.

Tanto Juan como Pablo abordaron las primeras formas del Gnosticismo.* Los Padres de la
Iglesia, particularmente Ireneo, escribieron extensamente en contra del Gnosticismo. El
Credo de los Apostoles lo rechazé de plano al definir la fe en términos de la creacién
original; el nacimiento virginal, el Cristo muerto y resucitado; el perdén de los pecados; y
la resurreccion del cuerpo fisico.

Otros Evangelios

En el seno de la primera iglesia, cada uno de los movimientos que atacaba la Encarnacion
atacaba también el perdon de los pecados — si no directamente, al menos por implicacion.
Los Arrianos, Nestorianos y Monofisitas, al ofrecerle otro Jesds a la iglesia, necesariamente
le ofrecian otro evangelio, uno desconectado con el perdén de los pecados. Pues si JesUs no
era Dios, Su sacrificio fue finito e inGtil; si no era humano, Su sacrificio no fue real. En
cualquier caso, Su obra no podia ser el fundamento del perdén de Dios. El perdon
I6gicamente pasé al &mbito de lo mistico, lo emocional, o lo innecesario.

Pelagio y Su Legado

Ademas de las primeras herejias Cristoldgicas, encontramos un ataque mas directo contra el
perddn de los pecados: el Pelagianismo. Pelagio fue un monje Britanico que ensefid y
escribio a principios del siglo quinto. Su principal oponente teoldgico fue Agustin de
Hipona. Pelagio rechazaba la doctrina del pecado original y ensefiaba que Adan habia
actuado sélo por si mismo. Adan, por su desobediencia, habia establecido un mal ejemplo

4 Ver Ly Il de Juan, y Colosenses capitulo 2, por ejemplo.



para su posteridad, nada mas.® Pelagio no admitiria ninguna naturaleza pecaminosa en el
hombre; reconocia solamente actos pecaminosos. Su argumento era simple: debido a que
Dios ordena obediencia, el hombre debe ser capaz de brindarla. Es decir, el hombre debe
ser capaz de vivir sin pecado. Pelagio sostenia que, de hecho, muchos hombres han hecho
precisamente eso. En su opinidn, no era algo tan dificil.

El Pelagianismo era un paganismo racionalista y falto de imaginacion. Segun Pelagio, el
hombre no necesitaba un Salvador; necesitaba una mejor educacion y mejores ejemplos.
Pelagio daba espacio al perdédn de las ofensas pasadas, pero su evangelio era
primordialmente un evangelio de reforma moral. Los hombres debian hacer su mejor
esfuerzo. Reformad su entorno social y ampliad su educacién moral, y se desempefiaran
mejor.

Al final, Pelagio fue condenado en el Concilio de Efeso (431 D.C.). Los Semi-Pelagianos,
que trataron de mezclar el esfuerzo humano con la gracia divina, fueron posteriormente
condenados (y anatemizados) por el Segundo Sinodo de Orange (529 D.C.).® A pesar de
eso, el extravio teoldgico de la iglesia ha sido hacia el Semi-Pelagianismo, especialmente
en Oriente, donde la filosofia Griega tenia raices mas fuertes. Hoy, el evangelicalismo
Norteamericano se halla fuertemente infectado por el Semi-Pelagianismo en muchas de sus
creencias y nociones.’

En la esfera politica, el Pelagianismo y el Semi-Pelagianismo condujeron al crecimiento del
poder del estado y particularmente al control del estado sobre la educacion. Después de
todo, se requiere una presencia dominante y una gran cantidad de poder para asegurar un
entorno que sea propicio a la moralidad. En la iglesia, los efectos son similares. Aquellos
que estan en autoridad deben hacer regla tras regla para mantener la tentacion y el mundo
lejos de sus iglesias (o familias, o escuelas). Pero tales reglas son inutiles contra las
corrupciones de la carne (Col. 2:20-23). Ni producen conviccion ni traen vida, y solamente
enmascaran el problema real, el pecado en el corazon de todo hombre (Marcos 7:1-23).

La Doctrina Biblica del Perdén

Para el Cristianismo Biblico el pecado es ético, no metafisico. Es decir, el pecado no se
halla en las cosas. No se encuentra en la sociedad o en el entorno del hombre. No es un
defecto o alguna incapacidad en el ser del hombre. El pecado es la trasgresion deliberada de
la ley de Dios por parte del hombre. El pecador es culpable delante de Dios; es decir, ha
quebrantado la ley de Dios y es digno de castigo.8 Debido a que Dios es justo y santo, EI no
pasara por alto el pecado ni tampoco recibira al pecador como si fuese un amigo. Si, Dios
es misericordioso, pero Su gracia no anulara Su justicia.

5 Philip Schaff, Historia de la Iglesia Cristiana, vol. 111, sec. 150.

6 Esto fue menos que una victoria completa para la ortodoxia Agustiniana puesto que el Concilio rechazé la
doble predestinacién, dejé de afirmar la gracia irresistible, y ensefi6 que el libre albedrio del hombre es
restaurado en el bautismo.

7 Ver R. K. McGregor Wright, Sin Lugar para la Soberania, Lo que Anda Mal con el Teismo del Libre
Albedrio (Downers Grove, IL: InterVarsity Press, 1996).

8 Como Francis Schaeffer sefial6 tan a menudo, el asunto no son los “sentimientos de culpa,” sino la
“verdadera culpa moral”: el hombre ha quebrantado la ley de Dios y merece la ira de Dios.



Es aqui donde entra la cruz. En el Calvario, Jesucristo llevd sobre Si mismo la pena debida
por nuestros pecados. EI murié en nuestro lugar. Hablamos de esto como de la expiacion
substitutiva. Es lo que hace posible el perdon de Dios. Pero hay mas. La Confesion Belga
(XXIII) dice,

Creemos que nuestra salvacion consiste de la remision de nuestros pecados por
causa de Jesucristo, y que alli se implica nuestra justicia delante de Dios; como
David y Pablo nos ensefian, declarando esto como la felicidad del hombre, que
Dios le imputa justicia sin obras. Y el mismo Apostol dijo, que somos
justificados gratuitamente por su gracia, por medio de la redencion que es en
Cristo JesUs. Y por lo tanto, nos aferramos siempre a este fundamento,
adjudicandole a Dios toda la gloria, humillandonos delante de El, y
reconociéndonos como realmente somos, sin presumir confiar en cualquier
cosa que haya en nosotros mismos, o en algun merito nuestro, descansando y
confiando solo en la obediencia del Cristo crucificado, que llega a ser nuestra
cuando creemos en El.

Note que la Confesidn equipara la remision de los pecados con la justificacion. Ursinus
argumenta siguiendo lineas similares en su Comentario del Catecismo de Heidelberg:

La justificacidn evangélica es la aplicacién de la justicia evangélica; o, es la
aplicacion de la justicia de otro, la cual es sin nosotros en Cristo; o, es la
imputacion y aplicacion de aquella justicia que Cristo obro para nosotros por su
muerte en la cruz, y por su resurreccion de entre los muertos. No es una
transfusion de justicia, o de las cualidades de ella; sino que es la absolucion, o
la declaracion de nosotros como libres del pecado en el juicio de Dios, sobre la
base de la justicia de otro. Por lo tanto, la justificacion y el perddn de los
pecados son la misma cosa: pues justificar quiere decir que Dios no nos
imputaréa el pecado, sino que nos aceptara y declarara justos; o, lo que es lo
mismo, que El nos declara justos sobre la base de la justicia de Cristo provista
para nosotros. Que este es el significado apropiado de la palabra es algo que
queda claro a partir de pasajes de la Escritura en los cuales ocurre: “Porque no
se justificara delante de ti ninguin ser humano,” es decir, nadie sera absuelto, o
declarado justo por alguna justicia inherente. “Bienaventurado aquel cuya
transgresion ha sido perdonada, y cubierto su pecado. Bienaventurado el
hombre a quien Jehova no culpa de iniquidad, y en cuyo espiritu no hay
engafio,” (Sal. 143:2; 31:1,2). Pablo, en concordancia con esta declaracion del
Salmista, interpreta la justificacion como la remision de los pecados, donde la
palabra imputar se repite siete veces. (Rom. 4:7)°

Dios nos perdona porque Jesus ha llevado nuestro castigo y nos ha vestido legalmente con
Su obediencia perfecta, Su justicia. Recibimos este don con las manos vacias de la fe. El
Catecismo de Heidelberg lo expresa de esta manera:

P. 60. ;Como eres justo ante Dios?

9 Zacarias Ursinus, Comentario del Catecismo de Heidelberg (Phillipsburg, NJ: Presbyterian and Reformed
Publishing Company, reimpreso de la edicion Americana de 1852), 326ff.




R. Por la sola verdadera fe en Jesucristo, de tal suerte que, aunque mi
conciencia me acuse de haber pecado gravemente contra todos los
mandamientos de Dios, no habiendo guardado jamés ninguno de ellos, y
estando siempre inclinado a todo mal, sin merecimiento alguno mio, sélo por
su gracia, Dios me imputa y da la perfecta satisfaccion, justicia y santidad de
Cristo como si no hubiera yo tenido, ni cometido algin pecado, antes bien
como si yo mismo hubiera cumplido aquella obediencia que Cristo cumplié por
mi, con tal que yo abrace estas gracias y beneficios con verdadera fe.

Ademas, la fe no es una buena obra; no merece nada. Cristo es nuestra justicia y nuestra
salvacion. La fe es simplemente la manera en que le recibimos.

P. 61. ¢Por qué afirmas ser justo sélo por la fe?

R. No porque agrade a Dios por la dignidad de mi fe, sino porque solo la
satisfaccion, justicia y santidad de Cristo son mi propia justicia delante de Dios,
y que yo no puedo cumplir de otro modo que por la fe.

La Confesion de Fe de Westminster (XI:1) lo explica con estas palabras:

A quienes Dios llama de una manera eficaz, también justifica gratuitamente, no
infundiendo justicia en ellos, sino perdonandoles sus pecados, y contando y
aceptando su persona como justa; no por algo obrado en ellos o hecho por
ellos, sino solamente por causa de Cristo; no por imputarles la fe misma, ni el
acto de creer, ni ninguna otra obediencia evangélica como justicia, sino
imputandoles la obediencia y satisfaccion de Cristo; y ellos le reciben y
descansan en El y en su justicia, por la fe. Esta fe no la tienen de ellos mismos;
es un don de Dios.

Somos salvos por gracia. El perdon es el acto misericordioso de Dios basado totalmente en
lo que Jesus ha hecho. No hacemos nada para ganar nuestro perdon — no por nuestra fe y
ciertamente no por nuestras obras. La fe es don de Dios, obrada en nosotros por el Espiritu
de Dios a través del Evangelio; la obediencia es el fruto que le sigue. E incluso esa
obediencia es imperfecta y viciada, manchada por el pecado, excepto que esta cubierta por
la justicia de Cristo y perdonada por medio de Su sangre (Sal. 143:2; Isa. 64:6; Rom. 7:18;
1 Ped. 2:5).

Conclusion

En el desaparecido siglo veinte, “el perddn de los pecados” casi desaparecio del evangelio
Norteamericano. En su lugar aparecieron ofertas de paz, aceptacion y propésito. A los
hombres se les prometié el amor de Dios y un lugar en el cielo. Pocas veces fueron
Ilamados al arrepentimiento. Sin duda alguna esta clase de evangelismo era mas suave y
facil de ser tragado por los pecadores; después de todo, no les recordaba a los pecadores
que eran, de hecho, pecadores.



Pero el perdon de los pecados no es algo de menor importancia en el Evangelio. Los
apostoles sabian esto. Como leemos en los sermones del libro de los Hechos, encontramos a
los apostoles ofreciéndoles a sus audiencias al perdén de los pecados, la remision de los
pecados, el borrado de los pecados, y si, incluso la justificacion por la fe. Los apostoles no
sabian de ningan evangelio ni de ningun reino aparte del perdon de los pecados en
Jesucristo.

Mientras comenzamos el siglo veintiuno, “el perdén de los pecados” se halla ain en peligro
de ser descuidado, despreciado y redefinido. A menudo la justificacion que se ofrece es la
sensibilidad, la relevancia o incluso la unidad. Pero nada es mas insensible, irrelevante o
divisivo que un “evangelio” que deja a los pecadores revolcandose desesperadamente en
sus pecados. El remedio para el pecado es el perddn divino. Todos los otros tratamientos
apestan lo mismo que el infierno.

Greg Uttinger ensefia teologia, historia y literatura en la Escuela Cristiana Cornerstone
(Piedra Angular) en Roseville, California. Vive cerca del Condado de Sacramento con su
esposa Kate, y sus tres hijos. Puede ser contactado en la direccion
paul_ryland@hotmail.com




