
 1 

EL ENGAÑO DE LA NEUTRALIDAD  

        No es nuevo el clamor de que los cristianos se rindan a la neutralidad en lo relativo a su 
pensamiento. Sin embargo, esto golpea directamente el corazón de nuestra fe y de nuestra 
fidelidad al Señor. Algunas veces la demanda para asumir una posición neutral, una actitud no 
comprometida para con la veracidad de las Escrituras, se oye en el campo de la erudición 
cristiana (sea ésta en el campo de la historia, la ciencia, la literatura, la filosofía o cualquier 
otra.) Profesores, investigadores y escritores con frecuencia son llevados a pensar que la 
honestidad les demanda hacer a un lado todo compromiso distintivamente cristiano cuando se 
trata de campos no relacionados directamente con la adoración dominical. Ellos razonan así: 
puesto que la verdad es verdad dondequiera que se encuentre, uno debiese ser capaz de indagar 
la verdad bajo la guía de los pensadores aclamados en ese campo, aún cuando su perspectiva sea 
completamente secular. "¿Es realmente necesario asirse de las enseñanzas de la Biblia si es que 
vas a entender apropiadamente la Guerra de 1812, la composición química del agua, las obras de 
Shakespeare o las reglas de la lógica?" Tales son las preguntas retóricas de aquellos que están 
dispuestos a insistir en la neutralidad de los Cristianos en las áreas académicas.  

        Algunas veces la demanda de neutralidad se levanta en lo relativo a la apologética (la 
defensa de la fe). Algunos apologistas nos están diciendo que el mundo no-creyente dejará de 
oír si nos acercamos al asunto de la veracidad de las Escrituras con una respuesta preconcebida. 
Debemos estar dispuestos, de acuerdo con su punto de vista, a acercarnos al debate con los no-
creyentes con una actitud común de neutralidad - una actitud de "aquí nadie sabe nada". Se nos 
dice que debemos asumir lo menos posible desde el principio; y esto significa que no podemos 
asumir ninguna premisa Cristiana o enseñanzas de la Biblia.  

        Otras veces el clamor por neutralidad en el pensamiento de los creyentes surge en lo 
referente a las escuelas. Algunos Cristianos sienten que no hay demasiada urgencia por crear 
Escuelas Cristianas, que la educación secular está bien así como va, y que solamente necesita 
ser complementada con oración Cristiana y lectura de la Biblia en la casa. Así, la idea es que 
uno puede ser neutral en lo relativo a la educación; la fe Cristiana no necesita dictarle a uno 
ninguna noción particular o maneras de aprendizaje en lo relativo al mundo y al hombre. Se nos 
dice que los hechos son los mismos tanto en las escuelas públicas como en las Escuelas 
Cristianas; así que, "¿Por qué insistir en que tus hijos sean instruidos por creyentes 
comprometidos con Cristo Jesús?" 

        En estas y muchas otras áreas podemos ver que el Cristiano es llamado a dejar de lado sus 
creencias religiosas distintivas para colocarlas temporalmente "sobre el escritorio", para tomar 
una actitud neutral en sus procesos de pensamiento. Satanás amaría el que esto estuviese 
ocurriendo más. Más que cualquier otra cosa esto evitaría que el mundo fuese conquistado para 
creer en Jesús Cristo como Señor. Más que cualquier otra cosa esto haría que los Cristianos 
profesantes llegasen a ser impotentes en su testimonio, sin metas en su caminar y desarmados en 
la batalla contra los principados y poderes de este mundo. Más que cualquier otra cosa tal 
neutralidad prevendría la santificación en la vida del creyente, pues Cristo dijo que sus 
seguidores eran "santificados (puestos apartes) por la verdad". Inmediatamente continuó con su 
declaración: "Tu Palabra es verdad" (Juan 17:17).  

        Cualquier cosa que la gente pueda decir con respecto a la demanda de neutralidad en el 
campo del pensamiento del Cristiano - la demanda de que los creyentes no sean puestos aparte 



 2 

de otros hombres por su adherencia a la verdad de Dios - lo cierto es que las Escrituras muy 
tajantemente difieren de esta demanda. Contrario a la demanda de neutralidad la Palabra de Dios 
demanda una alianza sin reservas con Dios y Su Verdad en todo nuestro pensamiento y en lo 
referente al campo de la erudición. Lo hace así por una buena razón. Pablo infaliblemente 
declara en Colosenses 2:3-8 que "Todos los tesoros de la sabiduría y el conocimiento están 
escondidos en Cristo" Note que él dice que toda la sabiduría y el conocimiento están 
depositados en la persona de Cristo - ¡sea que se trate acerca de la guerra de 1812, la 
composición química del agua, la literatura de Shakespeare o las leyes de la lógica! Toda 
investigación académica y todo pensamiento deben estar relacionados con Jesucristo, pues Jesús 
es el Camino, la Verdad y la Vida (Juan 14:6). Entonces, evitar a Cristo en tus procesos de 
pensamiento en cualquier punto es ser alguien mal dirigido, no veraz, y espiritualmente muertos. 
Hacer a un lado tus compromisos cristianos cuando se trata de la defensa de la fe o el enviar a 
tus niños a la escuela es apartarse deliberadamente del único camino a la sabiduría y la verdad 
que se encuentran en Cristo. El temor del Señor no es el fin o resultado del conocimiento; es el 
principio del conocimiento, el reverenciarle (Prov 1:7; 9:10).  

        Pablo declara que todo conocimiento debe estar relacionado con Cristo de acuerdo con 
Colosenses 2. Él dice esto para nuestra protección; es muy peligroso dejar de ver la necesidad de 
Cristo en todo el proceso de nuestro pensamiento. Así que Pablo nos dirige a la imposibilidad de 
nuestra neutralidad "con el propósito de que nadie os engañe con palabras engañosas". En vez 
de eso debemos, como Pablo exhorta, estar firmes, confirmados, enraizados y establecidos en la 
fe que nos ha sido enseñada (v. 7). Uno debe estar presuposicionalmente comprometido con 
Cristo en lo referente al reino del pensamiento (antes que ser neutral) y firmemente asido a la fe 
en la cual se ha sido enseñado, o sino la persuasiva argumentación del pensamiento secular le 
engañará. Por lo tanto, el Cristiano está obligado a presuponer la palabra de Cristo en toda área 
del conocimiento; lo contrario es engaño.  

        En el verso 8 de Colosenses 2 Pablo dice: "Mirad que nadie os engañe por medio de 
filosofías y huecas sutilezas". Por intentar ser neutral en tu pensamiento eres un blanco fácil 
para ser asaltado - asaltado y robado por las "vanas filosofías" de todos los tesoros de la 
sabiduría y el conocimiento que están depositados sólo en Cristo (v. 3). Pablo explica que la 
vana filosofía es aquella que sigue al mundo y no a Cristo; es el pensamiento que se somete a las 
demandas de neutralidad por parte del mundo antes que estar presuposicionalmente 
comprometido con Cristo en todo lo referente al pensamiento.  

        ¿Es Ud. rico en conocimiento por causa de su compromiso con Cristo en lo referente a la 
erudición, apologética y formación académica, o ha sido Ud. asaltado por las demandas de la 
neutralidad?  

Tomado de:  

A Biblical Introduction to Apologetics, por Dr. Greg L. Bahnsen 



 1 

LLaa  IInnmmoorraalliiddaadd  ddee  llaa  NNeeuuttrraalliiddaadd  
 
        Todos los tesoros de la sabiduría y del conocimiento han de encontrarse en Cristo; por lo 
tanto, si tratáramos de llegar a la verdad aparte de un compromiso con la autoridad epistémica 
de Cristo Jesús entonces seremos asaltados y robados por una vana filosofía y engañados por 
huecas sutilezas (véase Colosenses 2:3-8). En consecuencia, cuando el Cristiano aborda el 
campo de la erudición, a la apologética o al campo de los estudios debe, con firmeza y lealtad 
rehusarse a rendirse a las demandas erradas de la neutralidad en su vida intelectual; nunca debe 
consentir en rendir sus creencias distintivas religiosas “mientras dura el tiempo de clases”, 
como si uno pudiera alcanzar el conocimiento genuino de manera “imparcial”. “El principio 
de la sabiduría es el temor al Señor” (Proverbios 1:7). 
 
        El intentar ser neutral en los esfuerzos intelectuales de uno (ya sea la investigación, la 
argumentación, el razonamiento o la enseñanza) es equivalente a tratar de borrar la antítesis 
entre el Cristiano y el incrédulo. Cristo declaró que el primero fue puesto aparte del segundo 
por la verdad de la palabra de Dios. ( Juan 17:17). Aquellos que quieran ganar dignidad ante 
los ojos de los intelectuales del mundo usando el mote de la ‘neutralidad’ únicamente la 
lograrán a expensas de rehusarse a ser puestos aparte por la verdad de Dios. En el ámbito de lo 
intelectual ellos son absorbidos por el mundo así que nadie podrá notar la diferencia entre su 
pensamiento y presuposiciones y el pensamiento y las presuposiciones del apóstata. La línea 
entre el creyente y el incrédulo se obscurece. 
 
        Tal discriminación en la propia vida intelectual no solamente suprime el conocimiento 
genuino (cf. Proverbios 1:7) y garantiza el engaño vano (cf. Col 2:3-8), sino que es 
abiertamente inmoral. 
 
En Efesios 4:17-18 Pablo les encarga a los seguidores de Cristo a que “no anden como los 
otros gentiles, que andan en la vanidad de su mente, teniendo el entendimiento entenebrecido 
por la dureza de su corazón”. Los creyentes Cristianos no deben caminar, no se deben 
conducir o vivir de una manera que imite la conducta de aquellos que no son redimidos; Pablo 
le prohíbe específicamente al Cristiano imitar la vanidad demente del incrédulo. Los Cristianos 
deben rehusarse a pensar o razonar de acuerdo a una cosmovisión o perspectiva mundana. El 
agnosticismo culpable de los intelectuales del mundo no debe ser reproducido por los 
Cristianos alegando neutralidad; esta perspectiva, este acercamiento a la verdad, este método 
intelectual evidencia un entendimiento entenebrecido y un corazón endurecido. Se rehúsa a 
doblar su rodilla al señorío de Cristo Jesús sobre toda área de la vida, incluyendo la erudición y 
el mundo del pensamiento. 
 
Uno tiene que tomar esta decisión básica en su pensamiento: ser puesto aparte por la verdad 
de Dios o verse alienado de la vida de Dios. No puede ser de ambas maneras. Uno será puesto 
aparte, puesto en contra, o alienado ya sea en el mundo o de la palabra de Dios. Se hallará en 
contraste con aquel método intelectual que se rehúsa a seguir. O se rehúsa a seguir la palabra 
de Dios o se rehúsa a seguir la mentalidad vana de los gentiles. Se distingue a sí mismo y a su 
pensamiento ya sea por contraste para con el mundo o por contraste para con la palabra de 
Dios. El contraste, la antítesis, la opción, es clara: ser puesto aparte por la verdadera Palabra de 
Dios o ser alienado de la vida de Dios. O se tiene “la mente de Cristo” (1 Corintios 2:16) o la 
“vanidad de mente de los Gentiles” (Efesios 4:17). O se “trae cautivo todo pensamiento a la 
cautividad de la obediencia de Cristo” (2 Corintios 10:5) o se continúa como “enemigos en 
vuestra mente” (Colosenses 1:21). 
 



 2 

Aquellos que siguen el principio intelectual de la neutralidad y el método epistemológico de la 
erudición incrédula no honran el soberano Señorío de Dios como debiesen; como resultado su 
razonamiento se hace vano (Romanos 1:21). En Efesios 4, como ya hemos visto, Pablo le 
prohíbe al Cristiano que siga esta perspectiva vana. Pablo sigue enseñando que el pensamiento 
del creyente es diariamente contrario al pensamiento ignorante y entenebrecido de los Gentiles. 
“Más vosotros no habéis aprendido así a Cristo”(v. 20). Mientras que los Gentiles son 
ignorantes, “la verdad está en Jesús”(v.21). A diferencia de los gentiles quienes están 
alienados (ajenos) de la vida de Dios, el Cristiano ha hecho a un lado al viejo hombre y ha sido 
“renovado en el Espíritu de su mente”(v.22-23). Este “nuevo hombre” es distinto en virtud de 
la “santidad de la verdad”(v. 24). El Cristiano es completamente diferente del mundo cuando 
se trata del intelecto y de la erudición; él no sigue los métodos neutrales del incrédulo; sino 
que, por la gracia de Dios, tiene nuevos compromisos, nuevas presuposiciones, en su 
pensamiento.  
 
        Por lo tanto, el Cristianismo que va en pos de la neutralidad en su pensamiento ¡en 
realidad se encuentra haciendo el esfuerzo de borrar el hecho que es Cristiano! Al negar su 
compromiso religioso distintivo se reduce a patrones apóstatas de pensamiento y se expone a 
ser absorbido por el mundo del incrédulo. Intentar encontrar un compromiso entre las 
demandas de neutralidad del mundo (agnosticismo) y las doctrinas de la Palabra de Cristo, 
resulta en el rechazo del Señorío distintivo de Cristo al borrar el gran trecho que existe entre el 
pensamiento del viejo hombre y el del nuevo. 
 
        Tal compromiso ni siquiera es posible. “Ninguno puede servir a dos señores” (Mateo 
6:24). No debiese sorprender que, en un mundo donde todas las cosas han sido creadas por 
Cristo (Colosenses 1:16) y son sustentadas por la palabra de Su poder (Hebreos 1:3), y donde 
todo el conocimiento está depositado en Él quién es la Verdad (Colosenses 2:3; Juan 14:6) y 
quién debe ser Señor sobre todo pensamiento (2 Corintios 10:5), la neutralidad en realidad es 
sinónimo de inmoralidad. “Cualquiera, pues, que quiera ser amigo del mundo, se constituye 
enemigo de Dios” (Santiago 4:4). 
 
¿Tiene Ud. el coraje de su carácter Cristiano distintivo en lo relativo a la erudición, la 
apologética, los estudios, o ha Ud. estado tratando de borrar el contaste entre el pensamiento 
Cristiano y el pensamiento apóstata al seguir las demandas de la neutralidad?. Puesta en la 
perspectiva bíblica esta cuestión puede ser replanteada de esta manera: ¿Opera tu pensamiento 
bajo el Señorío de Cristo Jesús o te has convertido en enemigo de Dios por medio de patrones 
de pensamientos neutrales, agnósticos e incrédulos?. Escoge este día a quién servir.  
 
_____________________________________________ 
         
Tomando de A Biblical Introduction to Apologetics (por Dr. Greg L. Bahnsen). Sílabo del 
curso del mismo nombre impartido en el Southern California Center for Christian Studies. 
 
 
 
Traducción de Donald Herrera Terán, para www.contra-mundum.org  

http://www.contra-mundum.org


����������	
���	���	
����	
��������	�	
�	������������������ ���!������"�#�""��� �!�����������$�%��&$��$����%�'$�%(���'��'����� ����������!�����$��� %�������$�������!��'�����������$�%�)�����!� �*+�%'������$'�'%��� �����!���$'%������$ ����������,���$�����-�.����/���$��������� �������������� ����/%�$�0��&$���1%����-���*$���)������������������&$��������$����!��1%��'%(���$��� ����'$������ �'���'%�%��������� *�����'��2'����%������ )���'%�����&$������!�&$����$��������%��%��%3��4�%��%�����������,%�� ������%���*���������� ���'��/%�����/� ������ �!$�������3%������5'��#����-�6%�� �����)��������'���������&$�������� %�������%�!��%/ ��!����� �4�%��%����*��$%���������$��� �����$�3%���%��� �'�$� )�!$����� ��$��� %�������$��4�%��%����%�! %'��0��$��'��!���%����$� 7�$���'���� ��*����%'%������'$ ��)�#������'��� ��6�&$���� 3��89:;:<=9>?@>�A�;B=�=9CB>9=DE:��������F� 3%�������GH9=@B=�I�J�KBLB=9M=9=�N)��3��%*O�����'$� ����� �3���������'��2'������ �P9M=AQ@9MRBM9SR>AL@=RA-�TU$+��%!�����!�����%���������&$� �&$��������/��������0��%������� �������V��W����� ��%X�����Y%��)&$������/��%�������!���$!����� �����'��%�������4�%���Z��������[�/ �������%'�����GH9=@B=�I�&$����*$%�� ����+�������%'������!���� �!$�������3%����%��� �'�$� �����&$�  ���&$������'$�������,$������� ���� �'%(�����=AL?A\@]M�!����'���Y%������������$���������3����#�$��������%�%����������/��'%���8??:̂_̀̂ aE:�b �!�����%�����M9SR>AL@=RA)������'��)����'���'���%W��!��� ��,$�% %����%��� �'�$� �#� �%*�����'%�-�b�� �� $W����Y%���������'�!�'������3��� �� $W�8\H:�cALQB=�defgE:�F� 3�������� ����!�����'%�%��� �'�$� ���� �� $W����Y%��)� ��3�������'��'��#����Y%��)����3� 3�������� �'���'%�%������� ����'$�%������� �%*�����'%�-�h�0�&$���%�$��4�%��%����&$%�%����%�%'%����$��������������W����%�����������$���!��%'%(�������$��� %���)��/%���������'����������%�!$�����i������� %����i���'����W����$��!��'��������!�����%�������� ����'$�%���-�j��3���!���%�%�������'���&$�� ��[� �/������Y%�������$��� $W�����$�'��%���8\H:�cALQB�̂̂gf̂klE:�4���%�$���'��%����������$���� %�������%���������$�/������ ����'$�%���-�4%����������&$��Y%�����������������!����� �!�����%����'����m ���/%���)�#����'����'$��'%��Y%�����'��&$���� ���W����%���������?AMB�8nBQAMB=�̂fN̂oE:�h� ��3%������Y%��� ����$��� %�������'$�����'����3��%���-.��<H@LB=BHpAD�&$�������'$�������$�!$�������!���%���#��%��''%(�����4�%��������2����� ��������'�%���!���[�/ ����KBLB=9M=9=�Nfa:�Y��3�W����'$�����������!����������(���������&$�������!���X��'�������'$� &$%���,% ���,0�)�&$��%���%�*q���%!�����'� %,%'�'%(��� �4�%��%������/���3%����� �!�����%�����,% ��(,%'��'�����%�,$����$���! �*�-��%���/��*�)�$��� �'�$���'$%��������� �!���X���3%���'%��2�&$���������������0-�[�/ ��
������!�$�/�� ��,% ���,0��/�� $�������)�!$���+ ��� %����'%������'� %,%'�'%����-�.��&$�������V� �����&$����#�$���\LA=9�PA>R@\SLA>���!�����%�����,% ��(,%'��&$��[�/ ��3��'�������+�-�[�/ ��������2����'�������� �<AQB>�A�LA�=Ao@;S>pAD�89:;:<H@LB=BHpADr�;9L�s>@9sBr�P9>�=9E:�.��,% ���,0�����2�/%������������&$��$��������'$������'��� ��=Ao@;S>pA�s9MS@MA�t� �'$� ��%*�%,%'�)�!����[�/ �)���'������� �����K>@=RB�8KBL:�NfdE:�%����/��*�)���#�$�����!�'%�����u,% ���,0�v�&$�����%�%'%��'��� ��3���������Y%��)� �������V��W������4�%���-�b���$ $*��������,% ���,0��������$��%��''%(��#���'$�������$���%*������ ���!�%�'%!%����'�!������!��� ���%��� �'�$� �����������$����i���� �������%'%�������� ������/���-�w� �,% ���,0������ ��$X������� ������!��/�'%(�����[�/ ����KBLB=9M=9=�Nfa:�b��/%���%����$'�%3��!������������)���!�'%� �������%���������%�' %���������'�!���� �������������� ����$��� %��������$������!�����%����)���%�3���%*��� ��'���'���%W�'%(��&$��+ ���'������� ��%!�����,% ���,0�-[�/ ���%'��&$�����7�<xS9\A=�=SR@L9yA=D:�TU$+��%!�����!�����%��������+����&$��!$��������'���'���%W����'���<xS9\BD�8B�?AMBEz:�{������!$������2!%��������'$������!���'��!���'%(��#�'������������!���X�����'�%�$�� ���&$���/ ������ ��3��%����89:;:�|9SR:dNfI_}�~@L@P9M=9=�Nf̂e}��9\xB=�IfNl}���KB>:�dfNk}����@Q:�̂fe}�efNk}�N��@Q:�Nf̂l̀â}��@RB�̂fg̀̂ kE:�b �!�����%�����3��������&$� �&$��������2����'��'�����'%��'��� ��[� �/������Y%��-�{�����$�%��%�% ������������2�&$��� �!�����%�����<9MsACB=BD�����&$� �&$�����2�����!��%'%(���� ��[� �/������Y%���8\H:�9o>9B=�df̂Ǹ̂ l}�GH9=@B=�IfNN}�N��9=ALBM@\9M=9=�Nf̂k̀̂ N}�N��9;>BNf̂dE:�b �<9MsACB�?AMBD�'������� �'$� �[�/ �������3%����)���� ��,% ���,0��&$���!�����!�������)�#����'��������)� ��3���������4�%���-�j���� ����3�����'%����GH9=@B=�lfer�<�A;@9�MB=��������\BM�PALAo>A=�?AMA=D:�b��KBLB=9M�=9=�Nfa���������%'��&$�����*�����'$%�����������&$���������>BoA;B=�89MsACA;B=E�!������%�����xS9\A=��$�% �W��-



��������	��
����
�������
�������	
��
����
������	������������������������� ! "��������"��#"$%���&�!"�'"�$�����"��(� $���"������$(��")*�+	
���	,��	
������	�����-������.����
�������������
��/��	�0����-����1����2!'*�3��!"��456789:&�0�-�����	
��������������������	����$���"�������;���� <�=��
��
�
�	���������.�
��2�*�*&��"��;��!�;�"������"�#"$%���>�!'�?"�*�@5@A&@@:*�B������	�����C.��������	�D�����	��C.������.0������������
��	�E.����	�;���(;"� ! "���2�����"! "�������$�������:�
����.�
�,�0��������
��
����"�������?� ��")*F����
���
�������
���
���	
�	��.�
�	�C.�����G��	
�����	������������������������.
����
�
��������.�
��
�����	�����
���	�28:������.
����
�	�.H	�
��
�
�,�0��������
��
��2@:��������E���
�,�	���
�	������
��1���	,����0���������	�C.��	���-�	
���	���	.�I��G��	
����J�KL���
��	�	�����E����C.��	.���.
����
�
���
����
.����	������
����������������	�M��G��	
����,���������
�
�
������0��
���	
����������
�����
H�����	�
����������
.��
�
N�F��	����-.	������	.���������1��
�
�
��G��	
�,����	.��.E�����1����������
��
������������	.������
����	��.�
�	�
��1�	
��
���.�
�J�O�
�	���	�-�����	�
������	.	����	.��	������	,����E.����	���.
���J�PF�����
.	����	.��	������	���	��	�D����	�
��G��	
���������E�D��1�������
�������.����������
1���
�Q�K+	��E��-�0���C.����-�	�
��	��1��N�2R�S�T��865@8:*UUUUUUUUUUUUUUUUUUUUUUUUUUUUUUUUUUUUO���
��
��VW�X��������R���"�(!� "���"�Y;"�"��� !�)�2;"��Z�*�[����\*�]�#����:*�F������
����.�	��
�����	��������������
�
��������F�.
-����G����������G��
�������G-��	
����F
.
��	J



�����������	�
���
��
����������������������
�������������������������������������������������������� �!�"���#$!�#��%"�#���#�&"�! !&'#�()�� �����)���������#"*#$#����+�� )+! "�"!�� �,)�$#�# -.),#�" �# ����!/0�" �"#�# 1���� )��)2#�� ����#,#�#�� �#��34567869:����0�" �!���� �#;���"$!�����#�&��<=:>?�@ABCD� ) +�� )+! "�"!�� �$�;��� ����! �+����+�! ����#�$!���"�#�$��0�" �!-��!��# �&E�"�� ���#$"�"!�� �$���! �.!,;�� �<FG?�HH?IJKJ@@DIALM@C?�� �!���","�#��#����� "$#$�$�����)��"��#��#���)��#�"$#$���+�!.";�����()�� ��%#�#����+! �$�����#1�N#��)��#�"$#$�� ������#�"$#$�#2�! �"�" ,!�%��#$!�!�"����$)�"$#$�O����&�#�# !�$���#,"�#�����0�" �!-�)�! �)���","���!�$����!,+�!," !����! �$" �"��"%! �0�" �"#�! -���)�#� )+�� "P��$���#�%��$#$�<FG?�Q:R?�LA@LJ@SC?T!���!��#��!�T#;�!��! �,#�$#�#�� �#�����#"*#$!����0�" �!���#���.)"���# �+�� )+! "�"!�� �$��� ��)�#�" ,!1������%�� !�U�$��0!�! �� � �V�W���X+�"�#�,)�� ",+��,������P,!�$�;"W �,! �$��%"%"���)� ��# �%"$# �Y"���)���$!�)� ��! �+�!�� ! ����#�"!�#$! �#��#���)$"�"P�Z-��",���#$! ����0�" �!���+!���#��!�# �2)�[�$!�! �$��()���)� ��!�#*!�#,"���!� �#�2)"#$!�+!��+�� )+! "�"!�� �0�" �"#�# 1�\��$"��]�̂_:5�̀64̀:J�93�>6�R64356�ab3�>:�c6de7f53F7d79:�6>�g3h:5�i3fbF57f̀:J�64969�34�e>jD�� �$��"�-��#,"�������0�" �!�$���#�," ,#�,#���#�()���!����";"��!�1�k".#��,! �� �!����!��� � ���,! �̂65567l69:f�m�f:d53397G7F69:f�34�e>J�m�F:4G75R69:f�34�>6�G3J�6fn�F:R:�c6de7ff79:�34f3h69:f�<H?�BCj?�o0P,!����%!�%" ���)��0�" �"#�!p�k�2E�����," ,!�q6̀5r4�$�;"� � ����������,#$)�#������)�#,"�#��0�" �"#�!10)#�$!�)�!� ��%)��%��)��0�" �"#�!� )�&���!�.#� "$!�2����#$#�+!���! �+#��!�� �$��+�� #,"���! �$���#� #;"$)�'#.),#�#1����,)�$!���� )� #;"$)�'#��!�.#��!�!�"$!�#�s"! �<t�=:5?�LA@LC� "�!�()���!� "$��#��!�)�#��#�+#�#;�#�$���#��)*�<t�=:5?�LALuD�@dC?����!��� -� "�)�!�,#��"�����#�+�� +���"%#�$���,)�$!-��)��#�,"�#�[��#� #;"$)�'#�$��s"! +!���!�()����#�,������ v�+!���!��#��!��)��#�� �#�[�̂34�=57f̀:�i3fwfj�()"���� �.��.!�+#�#��! ��������� f̂6d79b5n6�93�x7:fj�<t�=:5?�LAIyC?�s��$!�$���#�z3-�,[ �()���#�+�� +���"%#�#)�!/ )&"�"����-����.#���)��0�" �"#�!-��� �#��!�&"#�*#�� �$"�"2"$#�.#�"#�0�" �!-��!�.#�"#��)� ��! �+�!+"! �"�������!1�� �$��"��()���#�,#���#����()����";",! �#�0�" �!�� ��!���#�"#�#��#� #;"$)�'#�$���! �.!,;�� �Y�#�+�� +���"%#�$���+�� #,"���!� ��)�#���!�� ) +�� )+! "�"!�� Z���!;�"���-�+!���#�"�),"�#�"P��$���� +'�"�)�k#��!-��#�,�����$��0�" �!�<t�=:5?�@AL@M@{C?�0)#�$!)�!� ��%)��%��)��0�" �"#�!� )�&��+��,#������!�����#� #;"$)�'#�$���.!,;��� "�!�����#�+!$��! #�$�,! ��#�"P��$��� +'�"�)�<t�=:5?�@AKMSC?� �,[ -�� ����� +'�"�)�k#��!�()"����#) #�()���!$! ��! ��������� �$"2#��̂i3fwf�3f�g3h:5j�<t�=:5?�L@AIC?�|� E �&)���)�"&"�#$!���# ���$"$!��!�����+�!+P "�!�$��()��\��&)� ���!�&� #$!��!,!�k�}!��<FG?�Q:R?�LKA~D�z7>?�@ALLC?�T!���!�#��!�T#;�!�+)�$���� ),"��� ���,�� #���()��$�;�� ����!�&� #$!� "�� �()�� !,! � #�%! ��!,!�̂i3fwf�3f�g3h:5j<Q:R?�LyA~C?�T#�#�%!�%�� ��)��0�" �"#�!�)�!� �� !,����#�� �}!�'!�$��0�" �!v����)��"#�#��#�#)�!�!,'#��� �� !,���;#�!�#)�!�"$#$�$����"�!�$��s"! 1��()���#�()"���T#;�!�$"���()�����";",! -�$��#�)��$!�#�0!�! �� ��V]U-�� �0�" �!|� E ����k�}!�1�0!,!�k�}!�� !;��������������-�0�" �!������()"����#��0�" �"#�!�()�����#,���!���#$#�&#�)��#$�()��W�+! �#�Y"���)���$!� )�,����-��#��!�V�]��Zv��#$#�q34f6R734̀:�$�;�� �����#'$!��#)�"%!�#��#�!;�$"���"#�#�0�" �!�<@=:5?�LyASC?����!� ��)���"#-��)#�$!�T#;�!��! �$"�"2��#��#,"�#�����0�" �!� �2E�����," ,!�,!$��!����()��������";",! -+!$�,! �+!���!�,��! �%���()�]�����#,"�#��0�" �"#�!��!�.!��#��! �+#��!�� �$��+�� #,"���!�$���#� #;"$)�'#�$��,)�$!� "�!�()�� �� !,����#��k�}!�'!��+" �W,"�!�$��0�" �!�Y� �$��"�-�k)�#)�!�"$#$�������[��#�$���+�� #,"���!������!�!�","���!Z1�s��� �#�,#���#�)�#�+�� !�#�%"����#��#���������%#�#$��#���� )���#,#$!�O� �#�()��� �W�"�%!�)��#$!����! �� �)$"! -��#�#+!�!2W�"�#�!��#���)$"�"P�1k"������" �"#�!�%#�#��%"$���"#��F:Rq5:R7f:����k�}!�'!�+�� !�#��$��0�" �!���#�+�� )+!�����#�+#�#;�#�$���k�}!�-���!��� �� �#�[��#,"�#$!����0�" �!� �2E���#�,#���#����()��������";"P1�0!,!��� )��#$!�$��� �!��E�� �#�[ 6̂5567l69:�34��>j����%�*�$��� �#�����#"*#$!�����# �+�� )+! "�"!�� �#+P �#�# �$���#�&"�! !&'#�,)�$#�#-��� ���,! �#+#�� �$��,"�#��̂>6�G75R386�93�Hb3f̀56�G3�34�=57f̀:j�<=:>?�@ASC1��#��&��&"�,�-�+�� )+! "�"!�#�-����0�" �!��� " �"�[�# �$�,#�$# �$���,)�$!� ��)�#��+!����)��#�"$#$������.#*#�[��! �� �[�$#�� �$���"���W$)�!� !;�������!�!�","���!



��������������	��
�����������
�
�����������������������
��
�������	���
�������������������
�
���
�����
�
����������
�������������
�
�
�
���
����������������������
��
�
�������
��
 ��
��������!�"�����
������
�����
����
��������!�"
����
��������	
�
�
	��������������#����$%&'�(
���
�����
 ��������
��
�
)���������
������������
�
)����
��
���!���
����������������������#*���
��
���
�
����������
���
'����+�,�--�./��0��1�2-.�304�567�897�:��������������� ����
���
���������
�������;�
�!
������,�--�./��04�������������
���!
�����������
)������<���
�
�����
=������
!����������������
����
������	���=�����	���
��
��
�>�����������������%�?�
�������������
���������������
���(���
�����������
�@A�B
����
��
�

������������
����������
������
��
��
�#
��������
��
������

���
���������
���
'��
���
���
��
������������
���
�����������
��������
)�������
��
��������
�����
)�����������

�
��
��
��
 �<��
���
��
�
�����
!��
������
��
����������
�����������
�
�������������
���������������
�����C�"
��
�����
��
 ������������������������������������������
�
)���
��
�����
�����
!��
������
��
���!>������
��
�����)��
��������(
���
�����
 ����<
���������
 ��������������
���������������
���������<���
�
�����"��
��
����
��
 �����
�<�������
�������������
����
����������������
����
����������������
=����������
�
���+���
�5D���EF��.0��GHI8HJI97�����
��
��
��
��������
���
���
�
�
� ��������������
�
�

��� ��������
�C�"
� ������������
����
)���������K�+�������1��60�<
�����K��������
����������L������������������
���
�������
�
)� ������#�
�
�����
��������
���������'�2-.�30���������������M-��N.1�1O.������������
�����������
���
�5OF7�20D7�IHIPQ97�R����
���

��
�
���
����R����
����
���S���T
��������
�U�����
��
��
�
�R

����
���<�����������V
��
���(
���
�����
����V
��
���
��������������=)��<�������
�
�*��=>��
�
��
�������
�)�
�
����*���
	
�����
������
����B��!���������<����
��
�����
��������
�
�����C����������
)�������������=)��<������������������
���������
��
�����������������
�
�������������������
���������
�� �������
� �
�
���������
��R

�����
���
�����
����
�
�����������*������������
�
�������R

�����B
���
���
������ ���������
%��
��
��
������������
��
��
 ��
	
������
�����<��<
�������������
�

�������
��� �����������
�
�

��� ��
	
�����C
�������������
%��
��
��������������������<
���������������
������	�����
��	
�����������+�
�
�W�	
����
����
�
��=��	�����������,�������--.Q�47�R��
����,M-���M01�-4���R

���(��
����������
������R

���
�������
������������
��
 ����������
�������
 ����������������������
������
%��
��
��
����B
�������������
��
���
�<�����
!
�
�����
�
�
)����
��
�����
��������
���������������

�������
���������B
������
������
��
������
��������
��;���
���(��
������<��<
��
��
!�
	
��������������������������
������
�������<
���������
��
�
��
��������
�>���
�
���
������
��
�
����������
��������(������������
��������
��������������
��������������������0D�N�13��������������
���

�����������������5X1��Y�0-Z��2-.�3.�1���D�2010O.N.�130[�\-��Q]3�-.�1��1��̂�F0-N���\�QD.�_.1/207[�Ìà[�MM7�Ib[�IP[�Gc9�ddddddddddddddddddddddddddddddddddddT
���
����ef�V
��
����g13-0��O3.01�30�hM0D0/�3.O�4�5M0-�i-7�j-�/�k7�l�_1��197�C
���
���������
������
��
�
�����
�����
�
�������C
��<�������
	
��
���������	
���<
���
���C���
���



��������	
��

������	�	�����������
��	���������	��������
�����	��	���
��	����� ��	!�	�"#	$ %$"	�#�&! "#	'�#�!"#	'&�!�	#��	����(��!"	�%	��	# (& �%��	#&��� "	�)' $"*+,	-"!"	��	$"%"$ � �%�"	�#�.	!�'"# ��!"	�%	/� #�"0	��	$"%"$ � �%�"	1&�	��	2"�3��	��%(�	!�	��	4��!�!	!�'�%!�!��	$"%"$ � �%�"	'� ��� "	1&�	5 "#	'"#��6	$"� �%7�	$"%	��	���"�	!��	8�9"�6	:	��1& ���	#&� # )%	�	��	'���3��	!�5 "#;<,	=�	> �"#">?�	1&�	%"	'��#&'"%(�	��	'���3��	!�	5 "#	�#	&%	�%(�9"	4�%"0	'"�	��! "	!�	#&'� � �	��	4��!�!6#"�����#�	�	��#	���! $ "%�#	!�	�"#	2"�3��#	:	��7"%��	!�	�$&��!"	$"%	��#	'��#&'"# $ "%�#	!��	�&%!"	�%	4�7	!�/� #�"6	���	'�%#�� �%�"	! � (�	�	&%�	��%��	�%��%�3��$ !�	:	�	$"%$�&# "%�#	 %@� ��#;	5 "#	2�$�	ABCDE	��	#�3 !&�?�!��	�&%!";F,	�#>"�7��#�	'"�	�"���	&%�	'"# $ )%	%�&����	�%���	'��#&'"%��	��	'���3��	!�	5 "#	:	%"	'��#&'"%����	�#	&%	 %��%�" %�"���	!�	#��4 �	�	!"#	#�9"��#;G,	��	'�%#�� �%�"	%�&���� #��	3"����?�	��	! #� %� 4 !�!	/� #� �%�6	%&3���?�	��	�%�?��# #	�%���	��	'��#'�$� 4��&%!�%�	:	��	$��:�%��6	�	 (%"���?�	��	�3 #�"	�H #��%��	�%���	��	IJDBKL	MLNOPBQ	:	��	IARBJL	MLNOPBQ;	��/� #� �%"	1&�	3&#$�	��	%�&���� !�!6	# %	1&�����"6	�'":�	%"$ "%�#	1&�	#"%	2"#� ��#	�	#&	S�;T,	��	/� #� �%"	�#	&%	IMLNOPB	ARBJLQ6	��% �%!"	&%�	��%��	��%"4�!�6	%&�4"#	$"�'�"� #"#6	&%�	%&�4�	! ��$$ )%:	&%�	%&�4�	����6	&%	%&�4"	8�9"�6	:	'"�	�"	��%�"	%&�4�#	'��#&'"# $ "%�#	�%	��	�&%!"	!��	'�%#�� �%�"0	��'�%#�� �%�"	!��	$��:�%��	!�3 �#�	�#���	���� (�!"	�%	/� #�"	U#�(@%	��	� #��	��%���	�%	��	1&�	V�	>&�	$"%4��� !"W*#"��� V%!"#�	�	8&	8�9"�?"	�' #�V� $"	�%��#	1&�	�	�"#	'���"%�#	!�	'�%#�� �%�"	!�	��	'#�&!"	> �"#">?�	�')#����;��	/� #� �%"	��%&%$ �	�	��	���"(�%$ �	!�	��	�&�"%"�?�	2&��%�	:	3&#$�	����	�	5 "#	$"%	�"!�	#&	��%��	:	��7"%��!�	���	��%���	1&�	5 "#	��$ 3�	�"!�	��	(�"� �;X,	Y#?	1&�	��#	�����%�� 4�#	#"%	#&����%��	$����#*	"	>&%!���%��#	�"!"	�&	'�%#�� �%�"	�%	��	'���3��	!�	/� #�"	:$"�"	$"%#�$&�%$ �	"3� �%�#	�"#	��#"�"#	!�	��	#�3 !&�?�	:	��	$"%"$ � �%�"6	"	# (&�#	�"#	! $��!"#	!��	'�%#�� �%�"�&�)%"�"	:	#��6	'"�	�"	��%�"6	�%(�9�!"	:	�"3�!"	!�	&%	(�%& %"	$"%"$ � �%�"	!�	��	4��!�!;Z,	["�	�"	��%�"6	��	'���3��	!�	5 "#	U�%	��#	�#$� �&��#W	� �%�	�3#"�&��	�&�"� !�!	'���	%"#"��"#	:	�#	��	$� ��� "	> %��'���	��	4��!�!;["�	��	2�$2"	!�	1&�	5 "#	�#	��	#"3���%"	/���!"�	!�	�"#	$ ��"#	:	!�	��	� ����6	'"�	��	2�$2"	!�	1&�	��	�&%!"	:	��2 #�"� �	#"%	�"	1&�	#"%	'"�	�"	1&�	8&	[��%	2�	!�$����!"6	'"�	��	2�$2"	!�	1&�	��	2"�3��	�#	&%�	$� ��&��	2�$2�	�	�� ��(�%	!�	5 "#6	!�3��"#	$"%$�& �	1&�	�"!"	$"%"$ � �%�"	1&�	��	2"�3��	'"#��	�#	��$ 3 !"	!�	5 "#6	1& �%	�#	��"� ( %�!"�	!�	�"!�	4��!�!	:	��	\��!�!	"� ( %��;	]&�#��"	$"%"$ � �%�"	�#	&%	��̂��_�̀	&%�	��$"%#��&$$ )%��$�'� 4�6	!��	$"%"$ � �%�"	'� ��� ";	Y3#"�&�"	:	$���� 4"	!�	��	��%��	!�	5 "#;	5�3��"#	'�%#��	#&#'�%#�� �%�"#	aBbcA	d�	e	$"�"	�"	!�$����	��	'� ����	'��� #�;	Y�	#&'� � �	��	4��!�!	!�	5 "#6	�%�"%$�#6	��'�%#�� �%�"	!�	&%"	:	#&	$�'�$ !�!	 %���'����� 4�	%�$�#�� ���%��	#��.%	���	! � ( !"#	��	���"�	:	�	��	� ! $&��7U'��� #�	fW;	]"	'&�!�	2�3��	&%	���� �"� "	��! "0	&%"	$"%#$ �%����%��	$"� �%7�	$"%	5 "#	�%	#&#	'�%#�� �%�"#6"	%"	�"	2�$�	U'��� #�	gW;	="#	$��:�%��#	1&�	�����%	!�	�#��3��$��	���	���� �"� "	%�&����	!�3�%6	�%�"%$�#6	"	'��!��	#&'	�"' "	�����%"	#)� !"	"	���� %��	"'���%!"	3�h"	��	>&%!���%�"	!��	%"	$��:�%��	U��	$&��	%"	�#	>&%!���%�"	!���"!"W	e	$"�"	#�	 %! $�	�%	��	'��� #�	i;	=�	� #��	%��&����7�	!�	�"	1&�	�#	#��6	4"�4��#�	:	4 4 �	$"�"	&%	/� #� �%"�#��3��$�	#&> $ �%����%��	1&�	��	$��:�%��	!�3�	'��#&'"%��	��	4��!�!	!�	��	'���3��	!�	5 "#	:	��%&%$ ��	�$&��1& ��	��$���"	!�	�&�"#&> $ �%$ �	"	!�	%�&���� !�!	U'��� #�	jW;k	�#?	&%"	�#	$"%>�"%��!"	$"%	&%�	"34 �	"'$ )%	!�	4 4 �	3�h"	��	�&�"� !�!	!�	5 "#	"	%"	U'��� #�	lW;	����>��H "%��	#"3��	��	! #� %$ )%	/���!"�m$����&��	U$"%	��	$&��	#�	 % $ )	��	'.���>"	�%��� "�W	%"	'&�!�	>�����	�%



�����������	
�����
��	
	�
	����������	���
���
	��	�
	��
	�
	���	�
�	��

���	
�	�
	���	�
	�
	
������
�	
������
	
����
�����
��
�	��	�
�
��
	�
�
	�
�	
�	
�����
�	���	
�	��
�	����
���	���
�	�
�	���
�	�	
�	�����	�
	�
����
	�
��
����	�
��
��
��� 	!
�	
�	�
	��
���
��
	
��
"
��
	�
	�
	#�������
	��
	�
	��
�	$
�	����	�
���
���	���	������
��
����
�� %��	$����
�	�
��
�
�	���
�	��
	��
���	&
�'�	
��
"��	��	$���	���	�
�����
�	
���(
�
�����
�
	�	��	����	������
�	�������
�	�
�)
�	��
	�
�	�
��
��
�
�	���	�
	
������
�	�
	���
�	������
�
����
�	�	�
	���
�	�
����
�	*+,-./012345	6��	��	�
����	����'�	$����
	��
�
	�
	��
����
���
	�
	��
�����
�	�
	�
�
��
	�
	������ 	��	��	$����
	���
���
	��	��
�
�
	�
�	�
�
��
�	�
	������ 	��	��	$����
	��	�
���
	��	��
�
�
	�
�	�
�
��
�	�
	�������	
�����
�	�����
�
��
	
�	7�	��	�
���	��
	��������
	��	���
	����
	
�
�
	���
���
	*+,-./	01289204:	����	��
	7�	�����	�
������
��	���	
�
�	����
�	
������
���
�	�
�
��
�	*;<,=	>21?@9AB45	%
	�
�
��
	�
	C���	��
�
	
������
�	����
�
 DEFG	H.I	J<.	K/=-L.=H.	K/=	M<	N,K.H/OPQ	*RM,S,M	?A1345#�	
�����
�	���	
�	��
�	����
���	���
�	�
�	
��
"
��
�	�
�
	�
�	
��
	�
�
��
	�
	
������
�	�
���
	�
	C���	*R	;<,=?1>>T	U.<-	>V1>9?45	DEF	I,	I.G	G	,I	-.M-LW/=L/P	XL	.II/M	=/	Y,ZI,=	H.	,K<.OH/	K/=	.M-,	[,I,ZO,:	.M	J<.	=/	I.M	Y,,W,=.KLH/Q	*RM,S,M	@12B45	��	\
��
�	
�	���
�
��
	��
����������
��
��
	
	�
	�
�
��
	
������
��
	�	
���(
�
�����
�
�
	C����	
�����
�	�
���	�
	]����
	�����̂	
	�������
��
	
�	�����	���	�
������	��
�
��	���	���	��
����	��
�������	�
	
���	�
�
	
��	*X,=-L,_/	>1A9@45	#�	���
�	�
	�
�	��������	���	
�	̀L.=-/	�
�	#��)����	�
	C����	�
�����
�
��	���	��
����
�	��
���	�
	�������
	���	�
���	�
	�
	
�����
	�
�	�
��
��
���	$��
����
	�	�
�	
����
"
�	�

����	*ab.ML/M	?1>V9>?45	6��	��	�
����	�
�
���	cdefdgcecfdhijkdlk	
������	
	�
	���\
����	�
	��
���
	
��
�
��
������
�
	�m
��
��	nopqr� 	s��
���	�
	
\���
����	�
	C���p	Dt/	M/G	;.Y/̀u:	J<.	Y,ZI/	I/	J<	.	.M	v<M-/	G	H.KI,O/I/	J<.	.M	O.K-/Q*RM,S,M	2A1>345	��	�
�
��
�	�
��
	
�	�����	����������	�
�
	�
�	����
�
	���	
������
���
�
��
�
��
�
�
�	���	��	�
�
	�
���
�	
�	
��
	�
��
��� 	%
	�
�
���
�	�
	C���	
�	
�	'�����	
�����
�	�
�
	��
������
��
��
����p	DF=-.M	ZL.=:	M.,	UL/M	̀.O,w:	,<=J<.	-/H/	Y/WZO.	M.,	W.=-LO/M/Q	*x/W,=/M	V1?45%
	�
�
��
	�
�	�
"��	
�	
���(
�
�����
�
�	�
��
�
�
	�	
������
���
 	#�	
�	����
���	��
	�
�
���	��
�	
�	����
����
�	�
�	���
�	�
�
��
� 	6��	��	�
����	�
	�
�
��
	�
	C���	
�	����
�����
��
 	C
�
	�
�	�
	���
	�
	\���
�
���	�
��
�����	�
��
��
����	�	�����	*+,-./	012?92A45	#�	��
����	�����	�
	�
����
	��
����������
� 	!���	��
�����
���
��
���	�
�
	
��
�	��������
��	
	�
	�
�
��
	�
	C����	��
�	����'�	$����
	
���	
�	��������	�
	�
����
�	
������
	�
	
��
	*x/W,=/M	312B4	�	��
����
�
	��
	�����
��
	���	C���	�
����
��	��
���	�
�
��	
	�
�����
�	*;/Z?B1>9A45	y�	�
�
�	�
�	�
�	�
���
��
�	�������
�	�
	���	$����
�	�
�	��
	�
�
�	�
�
�	�
	��

���
���
	
�	��
������
��
��
�����	����	�
	
���
�
�����
�
�	
������
��
	�	'����
�
��
	̀.O,w	�
�
��
	�
	C����	��
�	Dz{O<.=,M	K/=	<=,/̀w	K/W/	I,	H.	|I}Q	*;/Z	?B1345



CAPÍTULO OCHO

Valor Humilde, no Oscurantismo Arrogante

Greg L. Bahnsen

Es una pena que los eruditos, apologistas y filósofos Cristianos se hayan olvidado tan a
menudo de hacer un estudio detallado del libro de Proverbios en sus intentos por exponer y
trabajar a partir de una epistemología (teoría del conocimiento) Bíblica. El libro abunda en
alusiones y referencias a la sabiduría, la instrucción, la necedad, el entendimiento, etc.
Proverbios ciertamente que puede ayudarnos en el desarrollo y elaboración del enfoque
presuposicional del conocimiento que se ha discutido previamente en nuestra serie.

En el último estudio escuchamos tres argumentos comunes que se dirigen contra la
posición del presuposicionalismo Bíblico. El primero era que éste equivalía a arrogancia y
orgullo intelectual. Requiere que cada pensamiento, sin quedar por fuera uno solo, sea traído
a la obediencia a Cristo, pues de otra manera lo que resultará será una ignorancia necia.
Enseña que los hombres que no comiencen con el temor de Dios no pueden alcanzar un
conocimiento genuino acerca de cualquier cosa. Critica la actitud de neutralidad por parte de
la erudición hacia la palabra de Dios. En la batalla con la incredulidad demanda una entrega
incondicional por parte de los no-Cristianos y lamenta la claudicación por parte de
pensadores Cristianos quienes quisieran tomar un enfoque más “razonable” o “tolerante.”
Ahora, se pregunta, ¿qué podría generar tal visión tan rigurosa excepto la valoración
indebida de los pensamientos y habilidades propias? ¡Una auto-estima impresionante!

¿Cómo ha de responder el presuposicionalista? ¿Debe él defender la arrogancia
oscurantista? ¿O debe confesar que se ha acercado peligrosamente al abismo del auto-
engrandecimiento? Se han seguido, de diferentes maneras, ambos enfoques en los círculos
Cristianos en los años pasados. Ambos han perjudicado el testimonio Cristiano, uno fallando
en evidenciar el fruto Espiritual requerido y apropiado, el otro fallando en establecer el
rigor pleno y apropiado del pensamiento escritural. La sabiduría de Proverbios puede
guiarnos entre estos dos extremos desafortunados. Leemos en Proverbios 15:32-33,

El que tiene en poco la disciplina menosprecia su alma; mas el que escucha la
corrección tiene entendimiento.

El temor de Jehová es enseñanza de sabiduría; y a la honra precede la humildad.

Necesitamos concentrarnos en ambas realidades presentadas en este pasaje.

Primero, el Cristiano debe en verdad ser valiente y audaz en su desafío hacia las
epistemologías de la incredulidad y la de claudicación. El hombre que no escuche la
corrección en la que se le requiere estar sometido al Señorío de Cristo en el ámbito del
pensamiento, ese hombre está menospreciando su propia alma. El Cristiano debe testificar
de manera consistente a tal pensador de que el entendimiento es, en realidad, solamente
posible cuando se hace caso de la corrección del evangelio. Al hacer concesiones frente a
los estándares de la incredulidad o frente a los métodos en el ámbito del pensamiento es



hacer un grave perjuicio a las necesidades de aquellos con quienes hablamos: el estar
dispuesto a asumir una posición de neutralidad conducirá a cualquier cosa excepto a la salud
espiritual de nuestros oyentes. Los hechos deben ser presentados sin vacilación: el
razonamiento que no esté edificado sobre la presupuesta palabra de Cristo es conducido
hacia la necedad intelectual y hacia la muerte espiritual. La corrección y la amonestación de
la Escritura no pueden ser diluidas.

El erudito Cristiano, tanto como cualquier creyente en la obra redentora y Señorío de
Cristo, debe comunicar a aquellos con quienes se contacta que el arrepentimiento y la fe son
requeridos por Dios. El erudito Cristiano debe ser valiente en esto, “derribando argumentos
y toda altivez que se levanta contra el conocimiento de Dios” (2 Cor. 10:5). Al defender la
fe debe ser firme en proclamar “sea Dios veraz y todo hombre mentiroso” (Rom. 3:4). Les
debe señalar, a aquellos que no presupongan la verdad de la palabra de Dios, que sus mentes
necesitan ser renovadas (Efe. 4:23). Debido a que viven en ignorancia, tales hombres se
deben arrepentir (Hechos 17:30) – deben mostrar un “cambio de mente” (como sugiere la
palabra Griega para “arrepentimiento”) y una re-orientación. El arrepentimiento es hacia la
fe (e.g., Mat. 21:32) y el creer o fe precede al conocimiento (2 Pedro 1:5). El sendero de la
ignorancia hacia el conocimiento es recorrido por la fe que ha experimentado el
arrepentimiento. El presuposicionalismo, en verdad, debe ser presentado audazmente en el
ámbito del pensamiento, sin disculpas por la firmeza de sus demandas.

Sin embargo, hay una segunda realidad en el pasaje de Proverbios antes citado. El no-
presuposicionalista debe no solo recibir la corrección y amonestación de la palabra de Dios
(a saber, que el principio de la sabiduría es el temor del Señor), sino que el erudito
Cristiano, quien presupone la verdad de la Escritura en sus esfuerzos intelectuales, debe
estar totalmente consciente de que su sabiduría no le es propia de manera inherente sino
que descansa completamente en el temor del Señor. Sin esa reverencia, el erudito Cristiano
sería tan necio como todos los demás hombres. Su sabiduría no se debe a una habilidad
mental o profundidad de percepción superiores; en lugar de ello le ha sido dada por Dios.
Señalamos antes que el arrepentimiento y la fe son requisitos para el conocimiento. El
Cristiano, quien posee un conocimiento de la verdad, lo posee solo porque la fe le ha sido
dada como un don (Efe. 2:8-9) y le ha sido otorgado arrepentimiento por parte del Señor
(Hch. 5:31; 11:18). Para poder tener fe debes ser nacido de Dios (1 Juan 5:1) quien provee
arrepentimiento para un conocimiento genuino de la verdad (2 Tim. 2:25). El Cristiano se
halla en una posición de conocimiento solo por la gracia de Dios. Su renacimiento espiritual
no es algo que venga de sí mismo sino únicamente el resultado de la misericordia de Dios
(Ezeq. 11:19-20; Juan 1:13; Rom. 9:16). Esta regeneración llena de gracia le ha conferido
una mente nueva.

En verdad, como Pablo enseña, el Cristiano recibe las cosas del Espíritu únicamente al
ser transformado de la hostilidad natural a la sumisión gozosa. El creyente tiene ahora la
“mente de Cristo” en lugar de la mente necia del hombre natural (1 Cor. 2:16 en contexto).
Esta es la fuente de su sabiduría y conocimiento; el honor de conocer la verdad brota de la
gracia inmerecida de Dios. Por lo tanto, al erudito Cristiano le corresponde la humildad. En
Filipenses 2, donde Pablo nos exhorta a tener “la mente de Cristo,” continúa
describiéndonos a este Cristo como uno que “se humilló a sí mismo.” Así pues, Proverbios
nos enseña que antes de tal honor, en lo que respecta a la instrucción de la sabiduría – antes
de tal sabiduría que descansa en el temor del Señor – viene la humildad. El erudito



Cristiano no tiene nada de qué jactarse en sí mismo. Debe ser humilde ante el mundo,
reconociendo que su conocimiento depende de la obra de Dios, llena de gracia, en él.

Por tanto, la epistemología presuposicional demanda dos actitudes. Ambas actitudes son
inherentes a la misma posición. Primero, el presuposicionalista debe ser valiente y audaz,
pues el conocimiento es imposible si se deja de presuponer la verdad de Dios. Segundo,
debe ser humilde, pues la razón por la cual presupone la verdad de Dios (y la única razón
por la cual cualquier hombre puede llegar a tal presuposición) reside solo en la gracia de
Dios. El temor del Señor es fundamental para la sabiduría, y por lo tanto el sabio ha de ser
humilde. Entonces, el erudito Cristiano debe evidenciar una valiente humildad en su
confrontación con otros en el ámbito del pensamiento.

Andad sabiamente para con los de afuera, redimiendo el tiempo. Sea vuestra
palabra siempre con gracia, sazonada con sal, para que sepáis cómo debéis
responder a cada uno (Col. 4:5-6).



CAPÍTULO NUEVE

RREVELACIÓNEVELACIÓN I INELUDIBLENELUDIBLE, C, CONOCIMIENTOONOCIMIENTO I INELUDIBLENELUDIBLE

Habiendo descartado la acusación insultante de arrogancia oscurantista en la epistemología
presuposicional, seguimos adelante para considerar un segundo tipo de crítica que se dirige
comúnmente a la posición. Una teoría bíblica del conocimiento proclama el requerimiento
absoluto de la verdad revelada de Dios como el fundamento tácito del entendimiento y el
conocimiento.

En contra de tal perspectiva se ha señalado con insistencia que el no creyente sería reducido al
nivel de la estupidez ineludible – privado de cualquier clase de conocimiento. Si las
presuposiciones Cristianas son necesarias para el entendimiento, entonces ¡supuestamente el no
Cristino no puede entender nada en lo absoluto! No obstante, a partir de lo que vemos en el
mundo a nuestro alrededor y de lo que leemos en la historia, está claro que los no creyentes han
conseguido y logrado el conocimiento de muchas cosas. Así pues, parecería que la epistemología
presuposicionalista implica algo que es patentemente falso, en cuyo caso el presuposicionalismo
es falso en sí mismo.

Pero, ¿implica realmente el presuposicionalismo tal cosa? No, lejos de eso. De hecho, el
presuposicionalista afirma que únicamente su posición epistemológica garantiza que los no
creyentes pueden hacer contribuciones positivas al edificio del conocimiento. Lo que el crítico ha
inferido erróneamente es que, si las presuposiciones reveladas son necesarias para el
entendimiento del mundo, entonces los no Cristianos son totalmente ignorantes puesto que no
reconocen las presuposiciones reveladas.

Sin embargo, el presuposicionalista sostiene que el no creyente puede llegar a saber ciertas
cosas (a pesar de su rechazo sostenido de la verdad de Dios) por la simple razón de que él sí
tiene presuposiciones reveladas – y no puede sino tenerlas como una criatura hecha a la imagen
de Dios y que vive en el mundo creado de Dios. Aunque niega la verdad de Dios, en apariencia y
con vehemencia, ningún no creyente carece, en su interior y de manera sincera, de un
conocimiento de Dios. Claro está que no es un conocimiento salvador de Dios, pero incluso
como conocimiento condenatorio la revelación natural todavía provee un conocimiento de Dios.
De este modo, de acuerdo a la epistemología Bíblica, mientras los hombres niegan a su Creador
sin embargo poseen un conocimiento ineludible de Él; y debido a que conocen a Dios (aún
cuando le conozcan en maldición y condenación) son capaces de obtener un entendimiento
limitado del mundo.

Como puede ver el no creyente, en realidad, es de doble pensamiento. En el fondo todos los
hombres conocen a Dios como Sus criaturas, pero como pecadores todos los hombres se rehúsan
a reconocer a su Creador y a vivir por Su revelación. Por tanto, podemos decir que los hombres,
al mismo tiempo, conocen y no conocen a Dios; le conocen en juicio y en virtud de la revelación
natural, pero no le conocen en bendición a menos que lo sea en virtud de la revelación
sobrenatural y la gracia salvadora. Aunque dificultada por su condición moral la erudición del no
creyente no está completamente extinta. Puede obtener conocimiento a pesar de él mismo. En
principio su incredulidad le impediría el entendimiento de cualquier cosa, pues (como dijo



Agustín) uno debe creer para entender. Sin embargo, en la práctica el no creyente es restringido
de seguir, de una manera consistente y auto-destructiva su profesión de incredulidad.

Si el no creyente fuera un total idiota estaría libre de culpa. Pero el punto de Pablo en Romanos
1 es que la rebelión del no creyente es premeditada y con conocimiento de causa; peca contra su
mejor conocimiento y es, de este modo, “inexcusable” (vv. 20-21). Y aunque detiene este mejor
conocimiento con injusticia (v. 18), ese conocimiento provee un fundamento de su entendimiento
(limitado pero real) del mundo de Dios.

Central a la posición del presuposicionalismo Bíblico se halla la afirmación de la claridad y la
condición inevitable de la revelación natural. El mundo fue creado por la palabra de Dios (Gén.
1:3; Juan 1:3; Col. 1:16; Heb. 1:2) y refleja, de ese modo, la mente y el carácter de Dios (Rom.
1:20). El hombre fue creado como la imagen de Dios (Gén. 1:26-27) y por tanto no puede escapar
del rostro de Dios. No existe medio ambiente donde el hombre pueda huir para escapar de la
presencia revelacional de Dios (Sal. 139:8). La revelación natural de Dios sale hasta los confines
del mundo (Sal. 19:1-4) y todos los pueblos ven Su gloria (Sal. 97:6). Por lo tanto, aún cuando
vivan en abierta rebelión (idolatría), los hombres se hallan en la condición de “conocer a Dios”
(Rom. 1:21) – el Dios vivo y verdadero, no meramente “un dios.” Dios ilumina a todos los
hombres (Juan 1:9), y así Calvino declara:

Pues sabemos que los hombres tienen esta cualidad única por encima de los otros
animales, que están dotados de razón e inteligencia y que portan la distinción entre lo
que es correcto y lo que es incorrecto grabada en su conciencia. Por lo tanto, no hay
hombre a quien no le penetre alguna conciencia de la luz divina... la luz común de la
naturaleza, algo mucho más bajo que la fe.
(Comentarios de Calvino, tr. T.H.L. Parker; Grand Rapids: Eerdmans 1959).

Debido a que el no creyente es inconsistente en su adhesión a una negativa de la verdad de
Dios, debido a que él y el mundo no son lo que él profesa que son, el no creyente dispone de
algún conocimiento. Por tanto, la antítesis entre el creyente y el no creyente es absoluta solamente
en principio en este momento. Van Til observa con razón:

Se dice que el contraste absoluto entre el Cristiano y el no Cristiano en el campo del
conocimiento es uno de principios. Se hace un pleno reconocimiento del hecho que a
pesar de este absoluto contraste de principio, hay un bien relativo en aquellos que son
malos... En tanto que los hombres operen auto-conscientemente a partir de este principio
no tienen ninguna noción en común con el creyente... Pero, en el curso de la historia, el
hombre natural no es totalmente auto-consciente de su propia posición... Tiene, en su
interior, el conocimiento de Dios en virtud de su creación a la imagen de Dios. Pero esta
idea de Dios es suprimida por su principio falso, el principio de autonomía. Este
principio de autonomía es, a su vez, suprimido por el poder restrictivo de la gracia
común de Dios... Y por el poder del Espíritu... su hostilidad es frenada en alguna
medida... Y, como tales, puede cooperar en virtud de la restricción ética de la gracia
común.
(La Defensa de la Fe; Presbyterian and Reformed, 1955, pp. 67, 189-190, 194).

Con esto el reto del presuposicionalismo es fortalecido aún más. Todo conocimiento, incluso
el conocimiento poseído por el no creyente en injusticia, debe estar fundamentado en la verdad
aceptada respecto a Dios. Por lo tanto, tanto el conocimiento del no creyente y la gracia común de



Dios debiesen ser usadas, no para fomentar la neutralidad, sino para mostrar las demandas de
Dios en cada punto. Van Til dice,

La gracia común no es un don de Dios por el cual, su propio llamado a los hombres al
arrepentimiento, quienes han pecado contra Él, es temporalmente opacado. La gracia
común debe más bien servir al llamado de Dios al arrepentimiento. Debe ser una
herramienta por medio de la cual el creyente, como el siervo de Cristo, puede llamar al
no creyente al arrepentimiento. Los creyentes pueden mostrarle objetivamente a los no
creyentes que la unidad de la ciencia puede lograrse sólo sobre la base teísta Cristiana
(ibid., p. 195).

Vemos entonces que la críticas presentadas al principio de este estudio no dañan, sino que más
bien sirven para señalar aún más, la fortaleza y la necesidad de la epistemología presuposicional.



Capítulo Diez

Terreno Común Que No Es NeutralTerreno Común Que No Es Neutral
En los dos estudios anteriores hemos visto que la necesidad de presuponer la verdad

revelada de Dios con el objetivo de alcanzar el conocimiento de cualquier cosa – desde la
composición química del agua hasta el camino de la salvación – no genera (1) una arrogancia
irracional, y tampoco (3) priva al no creyente de un conocimiento del mundo. Una tercer
acusación en contra de la posición epistemológica del presuposicionalismo Cristiano es que
excluye la discusión significativa y la argumentación exitosa con los no Cristianos.
Supuestamente un presuposicionalista niega que haya algún terreno común entre los creyentes
y los no creyentes, y así el apologista no tendría ningún punto de contacto con el no creyente y
ninguna base sobre la cual podría comunicar ideas.

Una respuesta apropiada a esta línea de ataque requiere que tomemos en cuenta (1) al Dios
a quien representamos, (2) el pecador a quien le hablamos, y (3) el contexto en el cual
razonamos con él.

El Señor Dios es el Creador del cielo y de la tierra (Gén. 1:1); nuestro entendimiento
debiese comenzar aquí. Él lo ha hecho todo (Éxo. 20:11; Neh. 9:6; Sal. 104:24; Isa. 41:24);
“en Él fueron creadas todas las cosas, las que hay en los cielos y las que hay en la tierra,
visibles e invisibles” (Col. 1:16a). Todos los hombres son Su creación, el rico y el pobre
(Prov. 22:2). “Todas las cosas ha hecho Jehová para sí mismo” (Prov. 16:4): “todo fue creado
por medio de él y para él” (Col. 1:16b). Su dominio soberano se extiende sobre todas las cosas
en el mundo. Él hace todas las cosas según Su consejo (Efe. 1:11), y cada minuto del día le
pertenece a Él (Sal. 74:16). Él posee todo en la creación, y toda faceta de la vida debiese
servirle. “De Jehová es la tierra y su plenitud; el mundo y los que en él habitan” (Sal. 24:1);
Dios declara “todo lo que hay debajo del cielo es mío” (Job 41:11; cf. Gén. 14:19; Éxo. 9:29;
Deut. 4:39; 20:14; etc.). Como confesó Rahab “Jehová vuestro Dios es Dios arriba en los
cielos y abajo en la tierra” (Jos. 2:11); así pues, la grandeza, el poder, la gloria, la victoria y la
majestad son suyas, pues todo lo que hay en los cielos y en la tierra son Su posesión (1 Crón.
29:11). El gobierno soberano de Dios se extiende hasta los confines de la tierra (Sal. 59:13),
sobre toda alma (Eze. 18:4), en todas las generaciones (Éxo. 15:18; Sal. 10:16; 145:13;
146:10). Por lo tanto, el Dios que creó todas las cosas rige sobre todo (Sal. 103:19).

En este caso todo lo que hay en el ámbito de lo creado debe servir, y ser usado para servir
al Señor Creador: “Porque de él, y por él, son todas las cosas” (Rom. 11:36). No hay ni una
pulgada cuadrada del mundo, ni una fracción de segundo, que no dependa de Dios, que no sea
controlado por Dios o que no le sirva. Por ende, al hombre se le manda que haga todo lo que
hace para la gloria de Dios (1 Cor. 10:31); se requiere que nuestros cuerpos sean sacrificios
vivientes en el servicio a Dios (Rom. 12:1). De hecho, todo lo que hacemos, sea de palabra o
de hecho, llega a encontrarse bajo este mandamiento. Incluso el uso de nuestra razón o de
nuestras mentes debe hacerse según la dirección de Dios y para Su gloria (2 Cor. 10:5), pues
su dominio soberano abarca las áreas de la sabiduría y el conocimiento (Col. 2:3). Así vemos
que literalmente es verdad que en todas las cosas Dios ha de ser glorificado (1 Pedro 4:11).
Debido a que todo y todas las áreas son creadas por Dios nada queda exceptuado del
requerimiento de ser consagrado, o puesto aparte, para Él – debemos ser santos en “toda
nuestra manera de vivir” (1 Ped. 1:15).

1



La conclusión de esta línea de pensamiento es poderosamente evidente: no puede haber
ningún terreno neutral entre el creyente y el no creyente, entre la obediencia y la rebelión,
entre respetar y abusar de lo que pertenece a Dios (i.e., todo). “Ninguno puede servir a dos
señores” (Mat 6:24); “el que no es conmigo, contra mí es” (Mat. 12:30). Por lo tanto, no hay
área en el mundo, en el pensamiento, en palabra, o en hecho que sea irrelevante, indiferente o
neutral hacia Dios y Sus demandas. El Cristiano debe reconocer este hecho mientras trata con
el no creyente. No hay tema que pueda discutir que carezca de implicaciones religiosas o que
esté libre de compromisos religiosos. No existe ninguna zona “desmilitarizada” entre el
campo de la incredulidad y las fuerzas obedientes a Cristo. Dios lo posee todo o nada. Todas
las áreas de la vida y todos los hechos son lo que son debido al decreto soberano de Dios, y así
no hay lugar al que el hombre pueda huir para escapar de la influencia, control y
requerimientos de Dios. En el mundo de Dios la neutralidad es imposible.

Además, Dios no solamente ha creado todas las cosas para sí mismo, y no solamente
gobierna sobre toda área, sino que se revela a Sí mismo de manera persistente y universal a
todos los hombres. Dios nunca se ha dejado a sí mismo sin testimonio (Hechos 14:17).
Ningún hombre puede afirmar ignorancia de su Creador, pues Dios mismo se ha dado a
conocer manifestándose a todo hombre (Rom. 1:19). De hecho, sus atributos invisibles son
claramente visibles por medio del mundo creado (Rom. 1:20). Entonces aquí, una vez más,
debemos concluir en que no puede haber ningún terreno común, ninguna área que deje de
ejercer una presión revelacional sobre el pecador. Dondequiera que mire el pecador se
encuentra a sí mismo confrontado por el Dios con quien tiene que habérselas. No puede haber
una zona de seguridad donde el pecador pueda huir para refugiarse. Si lo hubiera, el pecador
se quedaría allí permanentemente para escapar de su Hacedor. Pero no hay escape de Dios
(Sal. 139:7-8).

De modo que el Cristiano debiese esforzarse para traer a los pensadores incrédulos a darse
cuenta plenamente del reclamo exhaustivo de Dios sobre ellos. El Dios del universo,
universalmente sustentador, universalmente reinante y universalmente revelador no le ha
otorgado a la creación – ni puede – ni siquiera la más mínima área de neutralidad. Por
consiguiente, el creyente se equivoca al buscar (y presumir encontrar) un tema que no desafíe
al no creyente con las demandas presuposicionales que hemos discutido en los estudios
previos. La esperanza de que tal tópico o hecho neutral pudiera llegar a ser el punto de partida
para un argumento que progresivamente convenza al no creyente de la verdad de la palabra de
Dios (pulgada a pulgada) es algo inútil. Cristo es el Señor incluso en el mundo del
pensamiento. Ningún hecho, área de conocimiento o sabiduría, deja de revelar Sus
requerimientos y manifestar Su control soberano. El punto de partida para el entendimiento no
es la neutralidad sino la reverencia al Señor.

Las consideraciones anteriores no solamente establecen que no existe ningún terreno
neutral entre el creyente y el no creyente, sino que también existe un terreno común siempre
presente entre el creyente y el no creyente. Lo que debe tenerse en mente es que este terreno
común es el terreno de Dios. Todos los hombres tienen en común el mundo creado por Dios,
controlado por Dios y que revela a Dios constantemente. En este caso, cualquier área de la
vida o cualquier hecho pueden usarse como punto de contacto. La negación de la neutralidad
asegura, en lugar de destruir, la base para lo que es común.

2



Siempre Listo, Directrices para Defender la Fe – 30: El Punto de contacto

Capítulo 11

Donde se encuentra y no se encuentra el punto deDonde se encuentra y no se encuentra el punto de
contactocontacto11

Al acernos a la cuestión de terreno común (o el punto de contacto) con el incrédulo,
hemos considerado primeramente el Dios quien representamos. Puesto que Dios es el
creador de todas las cosas, puesto que Él, de manera soberana, controla cada evento, y
puesto que Él se revela a si mismo claramente en cada hecho del orden creado, es
completamente imposible que existe cualquier terreno neutral, cualquier esfero o aspecto de
realidad donde el hombre no se encuentra confrontado con las declaraciones de Dios,
cualquier área de conocimiento donde el asunto teológico sea sin importancia. Sin embargo
ésta perspectiva garantiza que haya terreno común entre el creyente y no creyente—terreno
común de la naturaleza metafísica (es decir, en el área de epistemología). Todo el mundo,
todo el campo creado y la historia pública constituyen algo común entre el cristiano y el no
cristiano. Pero este terreno común no es terreno neutral; más bien es terreno de Dios. No
hay ningún lugar para pararse en este mundo—aún en el mundo de pensamiento—que no es
terreno común.  

Junto con el terreno común hemos hablado acerca de Dios quien representamos. Él es el
creador de todas las cosas, puesto que él controla cada evento, y puesto que él claramente
se revela a si mismo en cada hecho del orden creado, es completamente imposible que
debiera existir ningún terreno neutral, cualquier territorio o aspecto de la realidad donde el
hombre no esta confrontado con las declaraciones de Dios, en cualquier área de
conocimiento donde el apecto teológico no es importante.  

Además de considerar al Dios quien representamos, debemos tomar en cuenta la persona
a quien hablamos. Particularmente debemos reconocer los efectos noeticos del pecado. La
caída del hombre tuvo resultados drásticos en el mundo de pensamiento; aun la habilidad
del hombre de razonar se vuelve depravada y frustrada. Toda la creación fue sujetada a
vanidad, y por eso llegaron confusión, ineficiencia y desesperación escéptico en la esfera
epistémico. Lo que es más, la corrupción moral dominó los pensamientos del hombre (Gen.
6:5)2 tanto que el uso malvado de la mente del hombre se volvió completo, continuo y
ineludible. El hombre injustamente detiene la verdad para adherirse a la mentira:

Romanos 1:18 Porque la ira de Dios se revela desde el cielo contra toda impiedad e
injusticia de los hombres que detienen con injusticia la verdad;

1 Greg L. Bahnsen, Always Ready: Directions for Defending the Faith, Nacogdoches, Texas:
Covenant Media Press, 1996. 45-48.   

2 Génesis 6:5   Y vio Jehová que la maldad de los hombres era mucha en la tierra, y que todo
designio de los pensamientos del corazón de ellos era de continuo solamente el mal.

1



Siempre Listo, Directrices para Defender la Fe – 30: El Punto de contacto

Romanos 1:25 ya que cambiaron la verdad de Dios por la mentira, honrando y
dando culto a las criaturas antes que al Creador, el cual es bendito por los siglos.
Amén.

Con su “seudo-sabiduría” (es decir “supuesta sabiduría”) el mundo se niega a conocer a
Dios (I Cor. 1:21),3 porque Satanás cegó el entendimiento del hombre (II Cor. 4:4). El
hombre utiliza su razonamiento no para glorificar a Dios y aumentar su reino, sino que para
levantarse en oposición arrogante contra el conocimiento de Dios (II Cor. 10:5). Van Til
comenta de esta manera:

Cuando decimos que pecado es ético no queremos decir, sin embargo, que pecado
afectó solamente la voluntad del hombre y no su intelecto también. El pecado afectó
cada aspecto de la personalidad del hombre. Todas las reacciones del hombre en
cada relación en la cual Dios le había puesto fueron éticas y no meramente
intelectuales; la parte intelectual en sí es ética.4

En sus Institución de la Religión Cristiana, Juan Calvino muy intencionadamente
comenta que los filósofos necesitan ver que hombre es corrupto en cada aspecto de su ser—
que la caída esta relacionada con los funcionamientos mentales (poderes mentales) del
hombre tanto como su voluntad y emociones.  

Ahora, esto explica porque no podemos intentar encontrar terreno común en la
interpretación del incrédulo o entendimiento autónomo de cosas, si es de leyes de lógica,
los hechos de historia, o las experiencias de personalidad humana. El no cristiano busca
detener la verdad y tergiversarla a un esquema naturalista. El quiere excluir la
interpretación de Dios quien hace que todas las cosas y eventos sean lo que son
(anunciando lo por venir desde el principio, Isa. 46:10). El erudito cristiano no puede
encontrar ninguna cosa más allá de acuerdo formal, no puede ubicar un entendimiento
verdaderamente común, en las palabras y opiniones del incrédulo. Específicamente, y lo
que es el quid del asunto de desacuerdos con eruditos incrédulos o pensadores, debemos ver
que el incrédulo tiene un diagnóstico erróneo de su situación y de si mismo. El incrédulo
cree que su proceso de pensar es normal. Cree que su mente es el último tribunal de
apelación en todos los asuntos de conocimiento. Cree que el es el punto de referencia por
todas interpretaciones de los hechos. Es decir, epistemológicamente se ha vuelto una ley en
si mismo: autónomo.  

Por lo consiguiente, la depravación y supuesta autonomía del pensar de hombre no
permiten que el cristiano regenerado busque terreno común en la perspectiva autónoma y
confesada del hombre en ningún área. En lugar de estar de acuerdo con la concepción,
ordenamiento o evaluación de su propia experiencia del pecador, el cristiano busca su
arrepentimiento—arrepentimiento en ls esfera de pensamiento. Nuestro enfoque debe ser lo
de Isaías 55:7, “Deje el impío su camino, y el hombre inicuo sus pensamientos, y vuélvase

3 1 Corintios 1:21  21 Pues ya que en la sabiduría de Dios, el mundo no conoció a Dios mediante la
sabiduría, agradó a Dios salvar a los creyentes por la locura de la predicación.

4 Cornelius Van Til, La Defensa de la Fe, Philadelphia: Presbyterian and Reformed, 1955, 63.  

2



Siempre Listo, Directrices para Defender la Fe – 30: El Punto de contacto

a Jehová.” Puede ser que un paciente moribundo requiera una operación y sin embargo la
idea le horrorice de modo que se engaña pensando que su condición solamente requiere una
curita. Si un doctor aceptara la concepción que el paciente tuvo de si mismo y su condición
real, el doctor no solamente sería un loco, sino que también desmostaría que no le
importara el bienestar del paciente. Así es también el erudito cristiano quien
verdaderamente desea el arrepentimiento del pensador no regenerado no debe permitir que
el no creyente se diagnóstique su propia condición y pensamientos y luego que recete un
remedio insuficiente. El pensador no regenerado no necesita meramente un curita de más
información; él necesita la mayor operación interna de regeneración. Él necesita renunciar a
sus pensamientos y ser renovado en conocimiento según la imagen de su creador:

Col. 3:10   y revestido del nuevo, el cual conforme a la imagen del que lo creó se va
renovando hasta el conocimiento pleno.

Sin embargo, en negar terreno común en el área de la interpretación autónoma de
experiencia del no cristiano, el presuposictionalista no enseña que no tiene un punto de
partida (punto de contacto) con el no creyente. El hecho de que el no creyente está
equivocado en sus autómos esfuerzos interpretativos no significa que él y el Cristiano son
(hablando epistemológicamente) como barcos pasándose en las tinieblas. ¿Por qué? Porque
los dos tienen algo de gran importancia en común. Ambos, sin tomar en cuenta su estado
espiritual, son creados en la imagen de Dios (imagio dei). Mientras el no regenerado
necesita ser renovado con respecto a la imagen de Dios, todavía permanece en él.  Hombre
no puede cesar de ser hombre, y ser hombre es ser la imagen de Dios. Hombre es la réplica
finita de Dios, siendo semejante a él en cada respecto que es apropiado por la criatura
parecerse a su Creador. Por este medio ningún hombre puede escapar la cara de Dios,
porque la imagen de Dios se lleva con el hombre dondequiera se vaya—aún hasta Hades.
Por lo consiguiente, el creyente puede ubicar un punto de partida (punto de contacto) en sus
pláticas con el no creyente en lo más profundo de ellos. Para siempre la creación establece
no hay ningún hombre que la revelación de Dios no ha tocado; los hombres fueron creados
con la capacidad de entender y reconocer la voz de su creador. Van Til dice que nosotros
estamos:

…asegurados de un punto de partida en el hecho de que cada hombre es hecho en la
imagen de Dios y tiene la ley de Dios sellada sobre él. Con ese único hecho
podemos descansar con seguridad con respecto al problema del punto de partida (de
contacto). Porque ese hecho hace que los hombres siempre tengan acceso al
Señor…Solamente por encontrar el punto de contacto así en el sentido de deidad en
el hombre que habita debajo de su propia concepción de autonomía podemos ser
ambos fieles a la Escritura y efectivos en razonar con el hombre natural.5

Entonces, hemos visto hasta ahora que el presuposicionalismo toma en serio las
doctrinas de creación, la soberanía de Dios, revelación natural, el hombre como creado en
la imagen de Dios y la depravación total. El presuposicionalismo sostiene que

5 Ibid., 111, 112. 

3



Siempre Listo, Directrices para Defender la Fe – 30: El Punto de contacto

definitivamente hay un esfero de terreno común entre los creyentes y los no creyentes
(terreno lo cuál es metafísica en su naturaleza), pero ese terreno común no es terreno
neutral. Además, ese terreno no se encuentra en la concepción autónoma del hombre
natural y su interpretación de su experiencia ni de los hechos del mundo. El cristiano no
tiene un punto de contacto allí, sino que en la condición real del hombre como la imagen de
Dios. Por lo tanto, es claro que la tercera crítica del presuposicionalismo la cuál se
mencionó en una lección anterior es completamente sin fundamento. Lejos de aislarse los
hombres en torres de pensamiento mutuamente inaccesibles, el presuposicionalismo
consigue (obtiene) el terreno común y además un punto de contacto (partida) entre el
cristiano y no cristiano. Es nada más una cuestión de encontrarlos en el lugar correcto.  

Este artículo es el capítulo 11 del libro Siempre ListoSiempre Listo, Directrices para Defender la Fe, del
Dr. Greg Bahnsen. 

4



 1 

LLaa  IInnsseennssaatteezz  ddee  llaa  IInnccrreedduulliiddaadd  
 
 
 La declaración y el desafío centrales de la apologética Cristiana se expresan en la 
pregunta retórica de Pablo, “¿No ha enloquecido Dios la sabiduría del mundo?” (I Cor. 
1:20.) Los ataques críticos que se dirigen contra la fe Cristiana en el mundo del 
pensamiento no pueden enfrentarse con respuestas poco sistemáticas ni apelando a las 
emociones. A la larga, el creyente debe responder a la arremetida del no creyente atacando 
la posición del incrédulo en sus fundamentos. Debe desafiar las presuposiciones del no 
creyente, preguntando incluso si es posible el conocimiento, dadas las nociones y la 
perspectiva del no Cristiano. El Cristiano no puede estar construyendo por siempre y de 
manera defensiva respuestas simplistas a la interminable variedad de críticas presentadas 
por la incredulidad; debe tomar la ofensiva y mostrarle al no creyente que no tiene un punto 
inteligible donde posarse, que no tiene una epistemología consistente, y ninguna 
justificación para el discurso, la predicación o la argumentación significativa. La seudo-
sabiduría del mundo debe ser reducida a insensatez – en cuyo caso ninguna de las críticas 
del incrédulo tiene fuerza alguna. 
 
 Si vamos a entender como contestarle al insensato, si vamos a ser capaces de demostrar 
que Dios ha enloquecido a la seudo-sabiduría del mundo entonces debemos primero 
estudiar la concepción bíblica del insensato y su insensatez. 
 
 En la perspectiva de las Escrituras el insensato no es básicamente alguien de mente 
estrecha o un inculto iletrado; puede ser alguien bastante educado y sofisticado según los 
cálculos sociales. Sin embargo, es un necio porque ha abandonado la fuente de la verdadera 
sabiduría en Dios con el propósito de confiar en sus propios poderes intelectuales 
(supuestamente) autosuficientes. Es alguien que no puede ser enseñado (Prov. 15:5); 
mientras que el hombre sabio presta atención al consejo que se le brinda, “el camino del 
necio es derecho en su opinión” (Prov. 12:15). El necio tiene una completa auto-confianza 
y piensa de sí mismo como alguien intelectualmente autónomo. “El que confía en su propio 
corazón es necio” (Prov. 28:26). Un necio no puede pensar, en cuanto a sí mismo, que esté 
equivocado (Prov. 17:10). Él juzga las cosas de acuerdo a sus propios estándares pre-
establecidos de verdad y justicia, y así, a la larga, resulta que sus propios pensamientos 
siempre terminan siendo correctos. El necio está seguro de que puede confiar en su propia 
autoridad racional y en su examen intelectual. “El insensato se muestra insolente y 
confiado” (Prov. 14:16), y por lo tanto, profiere su propia opinión (Prov. 29:11). 
 
 En realidad, este hombre autónomo es torpe, terco, grosero, obstinado y tonto. Profesa 
ser sabio en sí mismo, pero desde el momento que abre su boca queda claro que es (en el 
sentido bíblico) “un necio” – su única sabiduría más bien consistiría en guardar silencio 
(Prov. 17:28). “El corazón de los necios publica la necedad” (Prov. 12:23), y el necio 
manifestará necedad (Prov. 13:16). Se alimenta de necedades de manera irreflexiva (Prov. 
15:14), luego la escupirá (Prov. 15:2), y regresará a ella como un perro vuelve a su vómito 
(Prov. 26:11). De modo que está tan enamorado de su necedad y tan dedicado a su 
preservación que “es mejor encontrarse con una osa a la cual han robado sus cachorros, que 
con un fatuo en su necedad” (Prov. 17:12). Aunque puede ser que finja objetividad, “no 



 2 

toma placer el necio en la inteligencia, sino en que su corazón se descubra” (Prov. 18:2). 
Está comprometido con sus propias presuposiciones y desea salvaguardar su autonomía. De 
modo que no se apartará del mal (Prov. 13:19), y así, toda su charla culta no revela nada 
excepto sus labios perversos y mentirosos (Prov. 10:18; 19:1). Puede hablar de manera 
orgullosa, pero “la boca del necio es quebrantamiento para sí, y sus labios son lazos para su 
alma” (Prov. 18:7). No soportará el juicio de Dios (Sal. 5:5). 
 
 ¿Cómo se convierte un hombre en tal necio auto-engañado y supuestamente autónomo? 
Un necio desprecia la sabiduría y la instrucción, negándose a iniciar su proceso de 
pensamiento con la debida reverencia al Señor (Prov. 1:7). Rechaza los mandamientos de 
Dios (Prov. 10:8) y hasta se atreve a reprochar al Todopoderoso (Sal. 74:22; Job 1:22). “El 
pensamiento del necio es pecado” (Prov. 24:9). El necio no será gobernado por la palabra 
de Dios; es anárquico, así como su pensamiento es anárquico (i.e., pecaminoso, 1 Juan 3:4). 
Al rechazar la ley o la palabra de Dios, el necio respeta su propia palabra y ley en su lugar 
(es decir, es autó-nomo). La Escritura describe a la gente que no conoce a Dios, Sus 
caminos y Sus juicios como necios (cf. Jer. 4 – 5). El necio vive en una ignorancia práctica 
de Dios, pues en su corazón (del cual manan los asuntos cruciales de la vida, Prov. 4:23) el 
necio dice que no hay Dios (Sal. 14:1; cf. Isa. 32:16). Vive y razona de una manera atea – 
como si él fuera su propio señor. En lugar de ser dirigida de manera espiritual, la visión del 
necio está atada a la tierra (Prov. 17:24). Le sirve a la criatura (e.g., a la autoridad de su 
propia mente) en lugar de servir al Creador (Rom. 1:25). 
 
  El hombre que escucha las palabras de Cristo y aún así edifica su vida sobre el rechazo 
de aquella revelación es un necio (Mat. 7:26), y el hombre que reprime la revelación 
general de Dios en el ámbito de lo creado también es descrito como un tonto (Rom. 1:18). 
Queda bastante claro, entonces, que un necio es uno que no hace de Dios y Su revelación el 
punto de partida (la presuposición) de su pensamiento. Los insensatos desprecian la 
predicación de la cruz, se rehúsan a conocer a Dios, y no pueden recibir la palabra de Dios 
(1 Cor. 1 – 2). El hombre auto-proclamado autónomo, el no creyente, no se someterá a la 
palabra de Dios ni edificará su vida y pensamiento en ella. Por lo tanto, la incredulidad y la 
ignorancia de la voluntad de Dios producirán insensatez (1 Cor. 15:36; Efe. 5:17). 
 
 Como resultado, el necio no posee la concentración necesaria para encontrar la sabiduría; 
de manera vanidosa piensa que se puede obtener o disponer de ella de manera fácil (Prov. 
17:16, 24). Al gloriarse en el hombre el pensamiento del necio se hace inútil y vergonzoso 
(1 Cor. 3); su corazón se entenebrece, y su mente se llena de vanidad (Rom. 1:21). Debido 
a su incredulidad y rebelión contra la palabra de Dios, el necio no tiene labios llenos de 
ciencia (Prov. 14:7). De hecho, debido a que no escoge reverenciar al Señor, el necio 
aborrece el conocimiento (Prov. 1:29). El no creyente que critica la fe Cristiana es este 
tonto que hemos estado describiendo antes. Al responderle al necio el apologista Cristiano 
debe tener como meta demostrar que la incredulidad es, a fin de cuentas, destructiva para 
todo el conocimiento. Al necio se le debe mostrar que su autonomía es hostil al 
conocimiento – que Dios enloquece la “sabiduría” del mundo. 
 
Traducido por Donald Herrera Terán, para 
www.contra-mundum.org  

http://www.contra-mundum.org


 1 

UUnn  DDoobbllee  PPrroocceeddiimmiieennttoo  AAppoollooggééttiiccoo  
 
Por Greg L. Banhsen 
 
 “¿Dónde está el sabio? ¿Dónde está el escriba? ¿Dónde está el disputador de este siglo? 
¿No ha enloquecido Dios la sabiduría del mundo?” Pablo podía plantear su método 
apologético para la fe Cristiana con base en este conjunto de preguntas retóricas (1 Cor. 
1:20), sabiendo que la palabra de la cruz destruye la sabiduría del mundo y que reduce su 
discernimiento a la nada (v. 19). El corazón no regenerado, con su mente entenebrecida, 
evalúa al evangelio como debilidad y locura (vv. 18, 23), pero lo cierto es que éste expresa 
el poder salvador y la verdadera sabiduría de Dios (vv. 18, 21, 24). 
 
 Lo que el mundo llama “locura” en realidad es sabiduría. A la inversa, lo que el mundo 
considera “sabio” en realidad es locura. El no creyente tiene todos sus criterios al revés, de 
modo que se burla de la fe Cristiana o la mira como algo intelectualmente deshonroso. Pero 
Pablo sabía que Dios podía desenmascarar la arrogancia de la incredulidad y exhibir su 
lamentable pretensión de conocimiento: “Porque lo insensato de Dios es más sabio que los 
hombres, y lo débil de Dios es más fuerte que los hombres” (v. 25). Aunque el no creyente 
mira la fe Cristiana como algo loco y débil, esa fe tiene la fuerza y los recursos intelectuales 
para exponer la “sabiduría mundana” por lo que verdaderamente es: una total locura. Dios 
ha escogido lo (así llamado) necio del mundo para poder avergonzar a aquellos que se 
jactan de su (así llamada) sabiduría (v. 17). 
 
 Frente a la revelación de Dios el no creyente está “sin excusa” [sin apologética] (cf. 
Rom. 1:20, en el Griego). A la larga, su posición intelectual no tiene credenciales que 
valgan la pena. Cuando se enfrenta contra el desafío intelectual del evangelio tal como 
Pablo lo presentaba, el no regenerado se queda sin lugar y sin posición. Pablo expresa el 
resultado del encuentro de manera sucinta cuando declara, “¿Dónde está el sabio? ¿Dónde 
está el disputador de este siglo?” El hecho es que Dios confunde la sabiduría de este 
mundo, de modo que no queda lugar para el no creyente genuinamente sabio. No ha nacido 
el hombre que pueda debatir y defender de manera adecuada la perspectiva de este mundo 
(i.e., la incredulidad). No se puede justificar el rechazo a la fe Cristiana, y la posición 
intelectual del no creyente no se puede defender de manera genuina en el mundo del 
pensamiento. Las armas espirituales del apologista Cristiano son poderosas en Dios para la 
destrucción de argumentos y toda altivez que se levanta contra el conocimiento de Dios (2 
Cor. 10:4-5). El no creyente, como vimos en el último estudio, es un necio según la 
perspectiva escritural, y como tal su posición equivale a un desprecio del conocimiento 
(Prov. 1:20-22); su ataque intelectual contra el evangelio proviene de un “conocimiento” 
llamado así de manera falsa (1 Tim. 6:20). 
 
 El apologista debe tener como propósito avergonzar este supuesto conocimiento (que es, 
en el fondo, un menosprecio del conocimiento); debiese poner de manifiesto la necedad de 
esta “sabiduría” del mundo. Esto requiere mucho más que un esfuerzo poco sistemático por 
aducir vagas probabilidades de evidencias aisladas a favor de la racionalidad del 
Cristianismo. En vez de eso, requiere una demostración a plena escala de la irracionalidad 



 2 

del anti-Cristianismo en contraste con la certidumbre de verdad que se encuentra en la 
Palabra de Dios. El Dr. Van Til escribe: 
 

La batalla entre el teísmo Cristiano y sus oponentes cubre todo el campo del 
conocimiento… La afirmación fundamental del teísmo Cristiano es 
simplemente esta, que no se puede saber absolutamente nada a menos que 
Dios exista y sea conocido… Lo importante de señalar es esta diferencia 
fundamental entre el teísmo y el antiteísmo sobre la cuestión de la 
epistemología. No hay un solo lugar en el cielo o en la tierra sobre el cual no 
haya disputa entre las dos partes en oposición. 
(Un Examen de la Epistemología Cristiana, Fundación Cristiana den Dulk, 
1969, p. 116.) 
 
Se puede decir que el método de razonar por presuposiciones es indirecto más 
que directo. El asunto entre los creyentes y los no-creyentes en el teísmo 
Cristiano no se puede arreglar por medio de una apelación directa a los 
“hechos” o “leyes” sobre cuya naturaleza y significado se hayan alcanzado 
acuerdos por las partes que participan del debate… El apologista Cristiano 
debe colocarse en la posición de su oponente, asumiendo el carácter correcto 
de su método simplemente por causa del argumento, para así mostrarle que, 
con base en tal posición, los “hechos” no son hechos y las “leyes” no son leyes. 
También debe pedirle al no-Cristiano que se coloque en la posición Cristiana 
por causa del argumento para poderle mostrar que sólo sobre tal base los 
“hechos” y las “leyes” aparecen como elementos inteligibles… 
 
Por lo tanto, se debe hacer la afirmación que solamente el Cristianismo es 
razonable, y por ende, que los hombres pueden abrazarlo con suma confianza. 
Y que es totalmente irracional, que es completamente irracional sostener 
cualquier otra posición aparte del Cristianismo. Solamente el Cristianismo no 
crucifica a la razón en sí… La mejor, la única prueba absolutamente cierta de 
la verdad del Cristianismo es que, a menos que se presuponga su verdad, no 
hay prueba de nada. Se prueba así que el Cristianismo es el fundamento mismo 
de la idea de la prueba en sí. 
(La Defensa de la Fe, Filadelfia: Presbyterian and Reformed, 1955, pp. 117-
118, 396.) 

 
 Se le debe responder al necio mostrándole su necedad y la necesidad del 
Cristianismo como la precondición para que exista la inteligibilidad. 
 
 En Proverbios 26:4-5 se nos instruye en cuanto a como debemos responderle al no 
creyente necio – como debemos demostrar que Dios avergüenza a la así llamada 
“sabiduría” de este mundo. “Nunca respondas al necio de acuerdo con su necedad, 
para que no seas tú también como él. Responde al necio como merece su necedad, 
para que no se estime sabio en su propia opinión.” Aquí se describe el doble 
procedimiento apologético mencionado antes por Van Til. En primer lugar, no se le 
debe responder al no creyente en términos de sus propias presuposiciones mal 
orientadas; el apologista debe defender su fe trabajando a partir de sus propias 



 3 

presuposiciones. Si se rinde ante las nociones del no creyente, el creyente jamás 
podrá presentar razón de la esperanza que hay en él. Habrá perdido la batalla desde 
el principio, quedándose atrapado constantemente detrás de las líneas enemigas. Y 
por ende, no se hará gala de la fortaleza intelectual y el desafío del Cristianismo. 
 
 Pero luego, en segundo lugar, el apologista debe contestarle al necio de acuerdo a 
sus auto-proclamadas presuposiciones (i.e., de acuerdo a su necedad). Al hacer esto, 
tiene como propósito mostrarle al no-creyente el resultado de aquellas nociones. 
Perseguidas por su fin constante, las presuposiciones de la incredulidad hacen que el 
razonamiento del hombre se torne vano y su experiencia, incomprensible; en 
resumen, conducen a la destrucción del conocimiento, al callejón sin salida de la 
inutilidad epistemológica, a la necedad plena. Al colocarse en la posición del no-
creyente y llevarla al punto en que – en su locura – socava los hechos y las leyes, el 
apologista Cristiano le impide al necio ser sabio en su propia presunción y 
engreimiento. De modo que puede concluir, “¿Dónde entonces está el disputador 
sabio de este mundo?!” No hay ninguno, pues como lo ilustra la historia de la 
filosofía humanista de manera tan clara, Dios ha avergonzado la sabiduría del 
mundo. Es confundida por la predicación “necia” de la cruz. 
 
 
 
Traducción de Donald Herrera Terán, para http://www.contra-mundum.org  

http://www.contra-mundum.org


1 
 

Capítulo Quince 
 

RReessppoonnddiiéénnddoollee  aall  NNeecciioo  
 
 En los últimos dos estudios hemos comenzado a ver la apologética desde el punto de vista 
bíblico. Se ha señalado que (1) la perspectiva intelectual del no creyente es la de un “necio” (en 
el sentido escritural), (2) el no creyente proclama una seudo-sabiduría que en realidad es un odio, 
una destrucción del conocimiento, (3) Dios reduce a necedad la sabiduría del mundo y la 
avergüenza por medio de Su pueblo, quienes son capacitados para derribar toda imaginación 
exaltada contra el conocimiento de Él, y (4) para poder darle una respuesta al necio el creyente 
debe seguir un doble procedimiento: (a) negarse a contestar en términos de las presuposiciones 
del necio, pues éstas socavan la posición cristiana, y luego (b) responder en términos de las 
presuposiciones del necio para mostrar hacia dónde conducen, a saber, la inutilidad 
epistemológica. 
 

 Aquí encontramos el curso prescrito para ofrecerle una respuesta a todos los hombres que 
piden una razón para la esperanza que hay en nosotros (cf. 1 Pedro 3:15). La estrategia 
apologética ensayada anteriormente cumple la precondición presentada por Pedro para defender 
la fe, que “santifiquemos a Dios el Señor en nuestros corazones.” Al rehusarnos a suspender la 
verdad presupuesta de la palabra de Dios cuando argumentamos con aquellos que critican la fe 
cristiana, reconocemos el señorío de Cristo sobre nuestro pensamiento. Su palabra es nuestra 
autoridad última. Si fuésemos a razonar con el no creyente de tal manera que confiáramos en 
nuestros propios poderes intelectuales o en las enseñanzas de los (así llamados) expertos (en 
ciencia, o historia, o lógica, o cualquier otro campo) más de lo que confiamos en la veracidad de 
la revelación de Dios, terminaríamos el argumento (si es consistente) concordando con el no 
creyente. En el lenguaje de Proverbios 26, le responderíamos al necio y terminaríamos siendo 
como él. 
 

 También, al emplear el procedimiento apologético presentado anteriormente podemos llegar a 
la misma conclusión de Pablo en 1 Corintios 1, que la perspectiva intelectual del no creyente es, 
en su base, una total necedad. Por consiguiente, podemos responder de manera retórica “¿Dónde 
está el sabio? ¿Dónde está el disputador de este mundo?” El hecho del asunto será 
abundantemente manifiesto: Dios enloquece la sabiduría del mundo, y lo hace por medio de la 
palabra de la cruz. Al demostrarle al necio que sus presuposiciones pueden producir solamente 
un falsamente llamado conocimiento, el creyente le responde de tal manera que no puede ser 
sabio en su propia opinión. De este modo, este doble procedimiento en apologética 
presuposicional apunta al éxito argumentativo sin comprometer la fidelidad espiritual. Ofrece 
una explicación razonada de la esperanza cristiana al mismo tiempo que reduce todas las 
posiciones contrarias y críticas a la impotencia. Por supuesto que se ha de recordar en este punto, 
que el apologista debe realizar esta labor destructiva “con mansedumbre y reverencia” (1 Pedro 
3:15b). 
 

 Un resumen útil e instructivo del enfoque presuposicional a la apologética se ofrece en 2 
Timoteo 2:23-25. 
 

Pero desecha las cuestiones necias e insensatas, sabiendo que engendran contiendas. 
Porque el siervo del Señor no debe ser contencioso, sino amable para con todos, apto 



2 
 

para enseñar, sufrido; que con mansedumbre corrija a los que se oponen, por si quizá 
Dios les conceda que se arrepientan para conocer la verdad. 

 

 Primero, el pasaje pone muy en claro que el apologista simplemente no debe tener una actitud 
arrogante al tratar con los no creyentes. Debe ser gentil, paciente, cortés y no pendenciero. Estos 
atributos son difíciles de manejar para la mayoría de las personas que sostienen posiciones 
doctrinales muy fuertes y que son diligentes para defender esas posiciones. Es fácil volverse 
obstinado y celoso para dominar a tu oponente. Sin embargo, es la actitud opuesta, la que es 
pacífica y gentil, la que demuestra que nuestra sabiduría viene de lo alto (Santiago 3:13-17). 
 

 Segundo, este pasaje enseña que aquellos que son desafiados a defender su fe no deben 
consentir en responder en términos de la incredulidad necia. Pablo nos ordena rechazar las 
cuestiones necias e insensatas – es decir, cuestiones que son presentadas desde el punto de vista 
del necio. No hemos de someternos a la perspectiva autónoma que desecha la verdad de Dios; no 
hemos de acceder a la demanda de neutralidad agnóstica en nuestras discusiones. La cuestión o 
tema orientado por el necio ha de ser puesto a un lado. Sin embargo, la acción de evitar las 
cuestiones necias no toma la forma de silencio, pues el pasaje anterior indica que hemos de 
educar a quien nos plantea preguntas. Se ha de ofrecer una respuesta, pero no una respuesta que 
se conforma a las presuposiciones necias que hay detrás de la pregunta. De otra forma, lo que 
resultará es la contención antes que la educación. 
 

 Tercero, se revela que el no creyente “se opone a sí mismo.” Por medio de sus 
presuposiciones necias el no creyente en realidad opera contra él mismo. Él desecha la verdad 
clara acerca de Dios que es fundamental para un entendimiento del mundo y de uno mismo, y 
afirma una posición que es contraria a su mejor conocimiento. Es intelectualmente 
esquizofrénico. Esto debe hacérsele claro. 
 

 Cuarto, Pablo indica que lo que necesita el no creyente no es simplemente información 
adicional. En vez de eso, necesita que su pensamiento sea totalmente trastornado; debe 
experimentar una conversión hacia un conocimiento genuino de la verdad. Hasta que esta 
revolución suceda el no creyente tendrá un conocimiento de Dios que le condena (cf. Rom. 
1:18ff), pero un conocimiento genuino o sincero de la verdad – un conocimiento salvador – 
puede venir únicamente con la conversión. Al no creyente se le debe enseñar a renunciar a su 
autonomía fingida y a someterse a la clara palabra de autoridad, la palabra de Dios. 
 

 Finalmente, el pasaje antes citado no deja duda en cuanto a cuál debe ser la fuente del éxito 
apologético: la soberana voluntad de Dios. Un hombre será convertido sólo si esto le es 
concedido de parte de Dios. Puesto que es Él quien determina los destinos de todos los hombres 
(cf. Efe. 1:1-11), Él es quien también determina si nuestro testimonio apologético será fructífero 
o no. De modo que, nos corresponde evitar cualquier intento de “mejorar” el enfoque escritural a 
la apologética. Nuestra responsabilidad es ser fieles a las instrucciones del Señor. Él bendecirá la 
obediencia a Su voluntad; el éxito no puede venir por evadirla. 
 
Tomado del sílabo del curso “Una Introducción Bíblica a la Apologética,” por el Dr. Greg L. 
Bahnsen (págs. 37, 38). 
 
 
Traducción de Donald Herrera Terán, para http://www.contra-mundum.org  

http://www.contra-mundum.org


Siempre Listo, Directrices para Defender la Fe – 30: El problema del mal

Capítulo 30

El Problema del MalEl Problema del Mal

Ahora queremos dedicarnos a examinar algunas de las objeciones más recurrentes y
básicas que se levantan en contra de la Fe Cristiana por parte de aquellos que están en
desacuerdo con la cosmovisión Bíblica – ya sea sus antagonistas intelectuales, aquellos que
lo desprecian y que son muy cultos, o las religiones que compiten con ella. Nuestro
objetivo será sugerir como un método presuposicional de apologética respondería a estos
tipos de argumentos en contra del Cristianismo (o alternativas para ello) como una filosofía
de vida, conocimiento y realidad.

Quizás el desafío más intenso, agudo y persistente que los creyentes escuchan con
respecto a la verdad del mensaje Cristiano aparece en la forma de lo que ha sido llamado
“el problema del mal.” El sufrimiento y el mal que vemos a nuestro alrededor parece ser un
clamor en contra de la existencia de Dios – al menos un Dios que es tanto benevolente
como todopoderoso. Muchos piensan que este es el más difícil de todos los problemas que
la apologética enfrenta, no solamente debido a la aparente dificultad lógica dentro de la
perspectiva Cristiana, sino debido a la perplejidad personal que cualquier ser humano
sensible sentirá cuando se ve confrontado con la terrible miseria y perversidad que se
pueden encontrar en el mundo. La inhumanidad del hombre para con el hombre es algo
notorio en toda época de la historia y en cada nación del mundo. Existe una larga historia
de opresión, vejación, crueldad, tortura y tiranía. Encontramos guerras y homicidios,
codicia y avaricia, deshonestidad y mentiras. Encontramos temor y odio, infidelidad y
crueldad, pobreza y hostilidad racial. Además, incluso en el mundo natural nos
encontramos con mucho sufrimiento y dolor aparentemente innecesarios - defectos de
nacimiento, parásitos, ataques de animales violentos, mutaciones radioactivas,
enfermedades debilitantes, cáncer mortal, hambruna, heridas agobiantes, tifones, terremotos
y otros desastres naturales.

Cuando el no creyente mira hacia este infeliz "valle de lágrimas," siente que hay una
fuerte razón para dudar de la bondad de Dios. ¿Por qué debiese haber tanta miseria? ¿Por
qué debiese estar distribuida de una manera aparentemente injusta? ¿Es esto lo que usted
permitiría si fuese Dios y pudiera impedirlo?

Tomando el Mal con Seriedad

Es importante para el Cristiano que reconozca - de hecho, que insista - la realidad y la
seria naturaleza del mal. El tema del mal no es simplemente un juego intelectual de salón,
un asunto frío, una decisión antojadiza o relativista de ver las cosas de cierta manera. El
mal es real. El mal es horrible.

Solo cuando llegamos a estar emocionalmente cargados e intelectualmente apasionados
con respecto a la existencia del mal podemos apreciar la profundidad del problema que los

1



Siempre Listo, Directrices para Defender la Fe – 30: El problema del mal

no creyentes tienen con la cosmovisión Cristiana - pero, de igual manera, nos damos cuenta
porqué el problema del mal termina confirmando la perspectiva Cristiana, en lugar de
debilitarla. Cuando hablamos acerca del mal con los no creyentes, es crucial que ambos
bandos "jueguen con aplomo." El mal debe ser tomado con seriedad, "como mal."

Un pasaje bien conocido de la pluma del novelista Ruso, Fyodor Dostoevski,
inmediatamente sacude nuestras emociones y nos hace ser insistentes con respecto a la
maldad de los hombres, por ejemplo los hombres que son crueles con los niños pequeños.
Se encuentra en su novela, Los Hermanos Karamazov.1 Iván le presenta su queja a
Alyosha:

"La gente habla algunas veces de crueldad bestial, pero eso es un gran insulto y una
gran injusticia para las bestias; una bestia nunca puede ser tan cruel como un
hombre, tan artísticamente cruel...

He reunido mucha, mucha información con respecto a los niños Rusos, Alyosha.
Hubo una pequeña niña de cinco años que era odiada por su padre y su madre...
Como ves, debo repetirlo una vez más, es una característica peculiar de mucha
gente, este encanto por torturar a los niños, y solamente a los niños... Es justamente
su indefensión lo que tienta al torturador, justo la confianza angelical del niño que
no tiene refugio ni atractivo lo que enciende el fuego en su sangre vil.

Esta pobre niña de cinco años se hallaba sujeta a toda tortura posible por aquellos
padres estudiados. La golpean, la azotan, le dan de puntapiés sin ninguna razón
hasta que su cuerpo queda todo magullado. Luego, recurrían a mayores
refinamientos de crueldad - la encerraban toda la noche en el frío retrete casi
congelado, y para que no molestara durante la noche - quizá para que no pidiera ser
sacada de allí en mitad de la noche - le embadurnaban el rostro y le llenaban la boca
con excremento, y era su madre, era su madre la que hacía esto. Y aquella madre
podía dormir, ¡oyendo los gemidos de esta pobre niña! ¿Puedes entender por qué
una pequeña criatura, que ni siquiera puede entender lo que se le ha hecho,
golpeaba su pequeño corazón adolorido con su pequeño puño en medio de la
oscuridad y el frío, y desahogaba sus mansas lágrimas, libres de resentimiento, ante
el Dios bondadoso para que la protegiera? ... ¿Entiendes por qué esta infamia debe
suceder así y ser permitida? ¡Vaya, todo el mundo de conocimiento no vale la
oración de aquella pequeña niña de 'querido y amoroso Dios'!

Imagine que está creando una estructura de destino humano con el objeto de hacer
felices a los hombres al final de la carrera, dándoles paz y reposo al fin, pero que
fuese esencial e inevitable torturar hasta la muerte sólo a una pequeña criatura -
aquella niña que golpea su pecho con su puño, por ejemplo - y fundamentar aquel
edificio sobre sus lágrimas no vengadas, ¿Consentirías tú en ser el arquitecto con

1 Trad. C. Garnett (New York: Modern Library, Random House, 1950), del libro V, capítulo 4. La cita aquí es
tomada de la selección encontrada en Dios y el Mal: Lecturas sobre el Problema Teológico del Mal, ed.
Nelson Pike (Englewood Cliffs, New Jersey: Prentice-Hall, 1964).

2



Siempre Listo, Directrices para Defender la Fe – 30: El problema del mal

esas condiciones? Dime, y di la verdad."

"No, yo no estaría de acuerdo," dijo Alyosha suavemente.

Incidentes y soliloquios como este podrían multiplicarse una y otra vez. Ellos provocan
una indignación moral en nuestro interior. También provocan una indignación moral en el
no creyente - y ese hecho no debe ser despreciado por el apologista.

Una vez, mientras estaba haciendo un programa de radio con llamadas al aire, un oyente
se tornó sumamente malicioso cuando dije que debíamos adorar y alabar a Dios. El oyente
que llamaba quería saber cómo alguien podría adorar a un Dios que permitía el abuso
sexual y la mutilación de un bebé, tal como el niño que el oyente había visto en ciertas
fotografías presentadas en una corte judicial en el juicio de algún espécimen horrible de la
humanidad. La descripción era escalofriante y seguramente evocaba repulsión en
cualquiera que la escuchara. Sabía que el oyente tenía el propósito de presionar fuertemente
su hostilidad contra el Cristianismo - en este caso dirigido hacia mí - pero en realidad yo
estaba muy contento de que el oyente estuviese tan airado. Él estaba tomando el mal con
seriedad. Su condena del abuso de aquel niño no era para él simplemente un asunto de
preferencia personal. Por esa razón, me di cuenta que no sería difícil mostrar porqué el
problema del mal no es realmente un problema para el creyente - sino más bien para el no
creyente. Tocaré este tema un poco más adelante.

El Mal como un Problema Lógico

El “problema” del mal no siempre ha sido entendido apropiadamente por los apologistas
Cristianos. Algunas veces han reducido la dificultad del desafío del no creyente al
Cristianismo concibiendo el problema del mal como simplemente una enfadada
presentación de evidencia contraria a la supuesta bondad de Dios. Es como si los creyentes
profesaran la bondad de Dios, pero luego los no creyentes tienen su contra-ejemplos.
¿Quién presenta el mejor caso a partir de los hechos a nuestro alrededor? El problema se
presenta (de manera imprecisa) como un asunto de quién tiene la evidencia más fuerte de su
lado en contra del desacuerdo.

Por ejemplo, leemos a un apologista popular decir esto con respecto al problema del mal:
“Pero, en el análisis final, la evidencia a favor de la existencia del bien (Dios) no se ve
viciada por la anormalidad del mal.” ¿Y por qué no? “El mal sigue siendo un problema
desconcertante, pero la fuerza del misterio no es suficiente como para demandar que
desechemos la evidencia positiva a favor de Dios, de la realidad del bien... Aunque no
podemos explicar la existencia del mal, esa no es razón para que desechemos la evidencia
positiva a favor de Dios.”2 Esto minimiza seriamente la naturaleza del problema del mal.
No es simplemente asunto de sopesar la evidencia positiva en contra de la evidencia
negativa a favor de la bondad en el mundo de Dios o en el plan de Dios (digamos, la
redención, etc.). El problema del mal es un reto mucho más serio que ése a la fe Cristiana.

2 R. C. Sproul, Objeciones Contestadas (Glendale, CA: Regal Books, G/L Publications, 1978), pp. 128, 129.

3



Siempre Listo, Directrices para Defender la Fe – 30: El problema del mal

El problema del mal asciende hasta convertirse en la acusación de que existe una
incoherencia lógica en la perspectiva Cristiana – sin importar cuánto mal haya en el
universo comparado con cuánta bondad puede encontrarse. Si el Cristianismo es
lógicamente incoherente, ninguna cantidad de evidencia positiva, y basada en los hechos,
puede salvar su verdad. La inconsistencia interna haría, por sí misma, que la fe Cristiana
llegara a ser intelectualmente inaceptable, aún aceptando que podría haber una gran
cantidad de indicadores o evidencia en nuestra experiencia a favor de la existencia de la
bondad o de Dios, considerados de otra manera.

El filósofo del siglo dieciocho, David Hume, expresó el problema del mal de una manera
fuerte y desafiante: “¿Está Dios dispuesto a impedir el mal, pero no es capaz?, entonces es
impotente. ¿Es capaz, pero no está dispuesto?, entonces es malévolo. ¿Es capaz y al mismo
tiempo está dispuesto?, ¿De dónde, entonces, viene el mal?”3 Lo que Hume estaba
argumentando es que el Cristiano no puede aceptar de manera lógica estas tres premisas:
Dios es todo poderoso, Dios es absolutamente bueno, y sin embargo, el mal existe en el
mundo. Si Dios es todopoderoso, entonces debe ser capaz de impedir o eliminar el mal, si
lo desea. Si Dios es absolutamente bueno, entonces ciertamente desea impedir o eliminar el
mal. Sin embargo, es innegable que el mal existe.

George Smith declara el problema de esta manera en su libro, El Ateísmo: El Caso en
Contra de Dios:4 “Brevemente, el problema del mal es este... Si Dios sabe que hay mal pero
no puede impedirlo, entonces no es omnipotente. Si Dios sabe que hay mal y puede
impedirlo pero no desea hacerlo, no es omni-benévolo.” Smith piensa que los Cristianos no
pueden, de manera lógica, tener ambas cosas: Dios es completamente bueno, lo mismo que
completamente poderoso.

Por lo tanto, la acusación que los no creyentes hacen es que la cosmovisión Cristiana es
incoherente; adopta premisas que son inconsistentes unas con otras, dado el problema del
mal en este mundo. El no creyente argumenta que, incluso si aceptara las premisas de la
teología Cristiana (sin importar la evidencia a favor o en contra de ellas individualmente),
esas premisas no coordinan unas con otras. El problema del Cristianismo es un problema
interno – un defecto lógico que incluso el creyente debe reconocer, en tanto que de manera
realista admita la presencia del mal en el mundo. Se piensa que este mal es incompatible ya
sea con la bondad de Dios o con el poder de Dios.

¿Para Quién es el Mal un Problema Lógico?

Debiese ser obvio, después de un poco de reflexión, que no puede haber un “problema
del mal” que presionar en contra de los creyentes Cristianos a menos que uno pueda
legítimamente afirmar la existencia del mal en este mundo. Ni siquiera hay un problema
evidentemente lógico en tanto que tengamos solamente estas dos premisas con las cuales
3 Diálogos con Respecto a la Religión Natural, ed. Nelson Pike (Indianapolis: Bobbs-Merrill Publications,
1981), p. 88.
4 Buffalo, New York: Prometheus Books, 1979.

4



Siempre Listo, Directrices para Defender la Fe – 30: El problema del mal

tratar:

1. DIOS ES COMPLETAMENTE BUENO.
2. DIOS ES COMPLETAMENTE PODEROSO.

Estas dos premisas, en sí mismas, no crean ninguna contradicción. El problema surge
únicamente cuando añadimos la premisa:

3. EL MAL EXISTE (SUCEDE)

Por consiguiente, es crucial, para el caso del no creyente en contra del Cristianismo,
hallarse en posición de afirmar que hay mal en el mundo – para señalar hacia algo y tener el
derecho a evaluarlo como un ejemplo del mal. Si fuese el caso que ningún mal existe o
sucede jamás – es decir, lo que la gente inicialmente cree que es mal no puede ser
considerado “mal” de manera razonable – entonces no hay nada inconsistente con la
teología Cristiana que requiera una respuesta.

¿Qué quiere dar a entender el no creyente cuando habla de “bien,” o por cuál estándar
determina el no creyente lo que puede aceptarse como “bueno” (de modo que el “mal” sea
definido o identificado consecuentemente)? ¿Cuáles son las presuposiciones en términos de
las cuales el no creyente hace algún juicio moral cualquiera que éste sea?

Quizás el no creyente asuma como “bueno” cualquier cosa que reciba la aprobación
pública. Sin embargo, sobre tal base la declaración “La vasta mayoría de la comunidad
aprobó efusivamente el hecho malvado y se unió a él” nunca podría tener sentido. El hecho
que una gran cantidad de personas se sienta de una cierta manera no convence a nadie (o no
debiese ser así racionalmente) de que este sentimiento (acerca de la bondad o maldad de
algo) sea correcto. Después de todo la ética no se reduce a una cuestión de estadística. De
manera ordinaria, la gente piensa con respecto a la bondad de algo como provocando su
aprobación - ¡en lugar de que su aprobación se constituya en su bondad! Aún los no
creyentes hablan y actúan como si hubiese rasgos, acciones o cosas personales que poseen
la propiedad de bondad (o maldad) independientemente de las actitudes, creencias o
sentimientos que la gente tenga con respecto a estos rasgos, acciones o cosas.5

Hay incluso más problemas con tomar el “bien” como si fuese cualquier cosa que
evoque la aprobación del individuo (más bien que el público en general.) Esto no solamente
se reduce al subjetivismo, implica de manera absurda que no hay dos individuos que
puedan hacer juicios éticos idénticos. Cuando William dice que “ayudar a los huérfanos es

5 El intuicionismo sugerirá que la bondad es una propiedad indefinible (básica o simple) que no llegamos a
conocer empíricamente o a través de la naturaleza, sino “intuitivamente.” Sin embargo, ¿qué es una
“propiedad no natural” a menos que estemos hablando de una propiedad “sobrenatural” (la misma cosa en
disputa por parte del no creyente)? Además, el intuicionismo no puede proveer una base para saber que
nuestras intuiciones son correctas: no solo debemos intuir la bondad de la caridad, también se nos deja que
intuyamos que esta intuición es verdadera. Es un hecho bien sabido, y vergonzoso, que no todas las gentes (o
todas las culturas) tienen idénticas intuiciones respecto al bien y el mal. Estas intuiciones en conflicto no
pueden ser resueltas racionalmente en el marco de la cosmovisión del no creyente.

5



Siempre Listo, Directrices para Defender la Fe – 30: El problema del mal

algo bueno,” no estaría diciendo lo mismo que cuando Ted dice “ayudar a los huérfanos es
algo bueno.” La declaración de William significa “ayudar a los huérfanos produce la
aprobación de William,” mientras que la de Ted significaría “ayudar a los huérfanos evoca
la aprobación de Ted” – que son dos cosas totalmente diferentes. Esta perspectiva no
solamente haría imposible que dos personas hicieran juicios éticos idénticos, de igual
manera implicaría (de forma absurda) que los propios juicios éticos de una persona nunca
podrían estar errados, ¡a menos que sucediera que él mismo malinterpretara sus propios
sentimientos!6

El no creyente podría volverse entonces hacia un entendimiento instrumental o
consecuencial de lo que constituye la bondad objetiva (o el mal.) Por ejemplo, una acción o
característica es buena si tiende a alcanzar un cierto fin, como la felicidad más grande del
mayor número. La irrelevancia de tal noción para hacer determinaciones éticas es que uno
necesitaría ser capaz de sopesar y comparar la felicidad, lo mismo que ser capaz de calcular
todas las consecuencias de cualquier acción o característica dada. Esto es simplemente
imposible para las mentes finitas (incluya con la ayuda de computadoras.) Pero más
devastadora aún es la observación de que el bien puede ser tomado como cualquier cosa
que promueva la felicidad general solamente si, es el caso antecedente, la felicidad
generalizada es en sí misma “buena.” Cualquier teoría de ética que se enfoca en la bondad
de alcanzar un cierto fin (o consecuencia) tendrá sentido sólo si puede establecer que el fin
seleccionado (o consecuencia) es un fin bueno y digno de ser buscado y promovido. Tarde
o temprano las teorías instrumentales del bien deben abordar el asunto de la bondad
intrínseca, para poder determinar correctamente cuáles deberían ser sus metas.

Filosóficamente hablando, el problema del mal resulta ser, por lo tanto, un problema
para el mismo no creyente. Con objeto de usar el argumento del mal en contra de la
cosmovisión Cristiana, el no creyente debe primero ser capaz de mostrar que sus juicios
respecto a la existencia del mal son significativos – que es precisamente lo que su
cosmovisión incrédula es incapaz de hacer.

Entonces, ¿Acaso el No-Creyente Toma en Serio el Mal después de todo?

Los no creyentes se quejan de que ciertos hechos llanos respecto a la experiencia humana
son inconsistentes con las creencias teológicas Cristianas acerca de la bondad y el poder de
Dios. Tal queja requiere que el no Cristiano afirme la existencia del mal en este mundo. Sin
embargo, ¿qué es lo que en realidad se ha propuesto aquí?

Tanto el creyente como el no creyente querrán insistir en que ciertas cosas son malas, por

6 Similares dificultades acompañan la noción de que los términos éticos no funcionan y no se usan para
describir ninguna cosa en lo absoluto, sino simplemente para dar expresión a las emociones de uno. La teoría
asociada (preformativa) del lenguaje ético conocida como “prescriptivismo” sostiene que las declaraciones
morales no funcionan para describir las cosas como buenas o malas, sino simplemente para hacer que nuestros
oyentes se comporten o se sientan de cierta manera. Según esta teoría, ninguna actitud o acción es buena o
mala en sí misma, y uno se queda sin ninguna explicación de porqué la gente andan por allí “dirigiendo” a
otros con imperativos superfluos y velados como “ayudar a los huérfanos es algo bueno.”

6



Siempre Listo, Directrices para Defender la Fe – 30: El problema del mal

ejemplo, los casos de abuso infantil (como aquellos ya mencionados.) Y hablarán como si
tomasen con seriedad tales juicios morales, no simplemente como expresiones de gusto,
preferencia u opinión subjetiva personal. Insistirán en que tales cosas son verdaderamente –
objetivamente, intrínsecamente – malas. Incluso los no creyentes pueden ser sacudidos de
sus fáciles y simplistas posiciones de relativismo ante atrocidades morales como la guerra,
la violación y la tortura.

Pero la pregunta, lógicamente hablando, es cómo el no creyente puede hablar y actuar
con sentido al tomar el mal con seriedad – no simplemente como algo inconveniente, o
desagradable, o como algo contrario a sus deseos. ¿Qué filosofía del valor o la moralidad
puede ofrecer el no creyente que haga significativa la condena de tal atrocidad como algo
objetivamente malo? La indignación moral que expresan los no creyentes cuando se
encuentran con las cosas malas que transpiran en este mundo no se articula con las teorías
éticas que los no creyentes exponen, teorías que prueban ser arbitrarias, subjetivas o
meramente utilitaristas o relativistas en carácter. En la cosmovisión del no creyente no hay
una buena razón para decir que algo es malo por naturaleza, sino solamente por decisión o
sentimiento personal.

Esa es la razón por la cual me animo cuando veo a los no creyentes indignarse mucho
con alguna acción mala como un asunto de principio. Tal indignación requiere recurrir al
carácter absoluto, incambiable y bueno de Dios para que el asunto tenga sentido filosófico.
La expresión de indignación moral no es si no evidencia personal de que los no creyentes
conocen a este Dios en lo más profundo de sus corazones. Se rehúsan a dejar que los juicios
respecto al mal se vean reducidos al subjetivismo.

 Cuando el creyente reta al no creyente sobre este punto, probablemente el no creyente
cambie de dirección y trate de argumentar que el mal se basa, en última instancia, en el
razonamiento o en las decisiones humanas - siendo así relativo al individuo o a la cultura. Y
en ese punto el creyente debe enfatizar con fuerza la incoherencia lógica en el conjunto de
creencias del no creyente. Por un lado, cree y habla como si alguna actividad (e.g., el abuso
infantil) es algo equivocado en sí mismo, pero por otro lado cree y habla como si esa
actividad es errónea solamente si el individuo (o la cultura) escoge algún valor que es
inconsistente con ella (e.g., placer, la mayor felicidad para la mayor cantidad de personas,
la libertad). Cuando el no creyente profesa que las personas determinan los valores éticos
por ellos mismos, el no creyente sostiene implícitamente que aquellos que cometen mal en
realidad no están haciendo nada malo, dados los valores que han escogido para ellos
mismos. De esta manera, el no creyente, quien está indignado por la maldad suple las
premisas mismas que filosóficamente aprueban y permiten tal conducta, aún cuando al
mismo tiempo el no creyente desea insistir en que tal conducta no es permitida - que es
"mala."

Lo que encontramos, entonces, es que el no creyente debe, secretamente, descansar en la
cosmovisión Cristiana con el objeto de que su argumento tenga sentido a partir de la
existencia del mal, ¡el cual es lanzado en contra de la cosmovisión Cristiana! El antiteísmo

7



Siempre Listo, Directrices para Defender la Fe – 30: El problema del mal

presupone el teísmo para presentar su caso.

De modo que, el problema del mal es un problema lógico para el no creyente, en lugar de
serlo para el creyente. Como Cristiano puedo presentar mi caso de manera significativa por
mi repugnancia y condenación moral del abuso infantil. El no Cristiano no puede hacer
esto. Esto no quiere decir que puedo explicar porqué Dios hace todo lo que hace al planear
la miseria y la maldad en este mundo. Significa simplemente que la indignación moral es
consistente con la cosmovisión del Cristiano, sus presuposiciones básicas con respecto a la
realidad, el conocimiento y la ética. Al final, la cosmovisión del no Cristiano (de cualquier
variedad) no puede explicar tal indignación moral. No puede explicar el objetivo y la
naturaleza inmutable de nociones morales como el bien y el mal. De modo que el problema
del mal es precisamente un problema filosófico para el no creyente. A los no creyentes se
les requerirá que apelen a la misma cosa contra la cual argumentan (un sentido divino y
trascendente de ética) con el objetivo de justificar su argumento.

Resolviendo la Supuesta Paradoja

El no creyente podría protestar en este punto que, incluso si él como un no Cristiano no
puede explicar significativamente la visión de que el mal existe objetivamente, sin
embargo, todavía queda una paradoja en el conjunto de creencias que constituyen la propia
cosmovisión del Cristiano. Dada su filosofía y compromisos básicos, el Cristiano
ciertamente puede afirmar, y en verdad así lo hace, que el mal es real, y no obstante el
Cristiano también cree cosas acerca del carácter de Dios que juntas parecen incompatibles
con la existencia del mal. El no creyente podría argumentar que, independientemente de la
incapacidad ética de su propia cosmovisión, el Cristiano todavía se halla - en los propios
términos del Cristiano - encerrado en una posición lógicamente incoherente al mantener las
tres proposiciones siguientes:

1. DIOS ES COMPLETAMENTE BUENO.
2. DIOS ES TODOPODEROSO.
3. EL MAL EXISTE.

Sin embargo, aquí el crítico pasa por alto una manera perfectamente razonable de afirmar
todas estas tres proposiciones.

Si el Cristiano presupone que Dios es perfecta y completamente bueno – como la
Escritura requiere que hagamos – entonces está comprometido a evaluar todo en su
experiencia a la luz de esa proposición. Por consiguiente, cuando el Cristiano observa
eventos o cosas malas en el mundo, puede y debiese retener la consistencia con su
presuposición con respecto a la bondad de Dios infiriendo ahora que Dios tiene una razón
moralmente buena para el mal que existe. Dios ciertamente debe ser todopoderoso para ser
Dios; no se ha de pensar de Él como alguien abrumado o frustrado por el mal en el
universo. Y Dios es ciertamente bueno, profesará el Cristiano – de modo que cualquier mal
que encontremos debe ser compatible con la bondad de Dios. Esto es solo para decir que

8



Siempre Listo, Directrices para Defender la Fe – 30: El problema del mal

Dios ha planeado eventos malos por razones que son moralmente encomiables y buenas.

Para decirlo de otra manera, la aparente paradoja creada por las anteriores tres
proposiciones se resuelve fácilmente añadiéndoles esta cuarta premisa:

4. DIOS TIENE UNA RAZÓN MORALMENTE SUFICIENTE PARA EL MAL QUE EXISTE.

Cuando se sostienen todas estas cuatro premisas no se encuentra una contradicción
lógica, ni siquiera una aparente. Es precisamente parte del caminar de fe del Cristiano, y de
su crecimiento en la santificación, derivar la proposición número 4 como la conclusión de
las proposiciones 1, 2 y 3.

Piense en Abraham cuando Dios le ordenó que sacrificara a su único hijo. Piense en Job
cuando perdió todo lo que le daba a su vida felicidad y placer. En cada caso Dios tuvo una
razón perfectamente buena para la miseria humana involucrada. Para ellos, fue una marca
distintiva o un logro de fe el no flaquear en su convicción respecto a la bondad de Dios, a
pesar de no ser capaces de ver o entender porqué Él les estaba haciendo lo que les hacía. De
hecho, incluso en el caso del crimen más grande de toda la historia - la crucifixión del
Señor de gloria - el Cristiano profesa que la bondad de Dios no fue inconsistente con lo que
llevaron a cabo las manos de hombres impíos. ¿Fue una maldad la muerte de Cristo?
Ciertamente. ¿Tuvo Dios una razón moralmente suficiente para ello? Igualmente cierto.
Con Abraham declaramos, "El Juez de toda la tierra, ¿no ha de hacer lo que es justo?"
(Gén. 18:25). Y esta bondad de Dios está más allá de todo desafío: "Antes bien sea Dios
veraz, y todo hombre mentiroso" (Rom. 3:4).

El Problema no es Lógico, sino Psicológico

Resulta ser que el problema del mal no es una dificultad lógica después de todo. Si Dios
tiene una razón moralmente suficiente para el mal que existe, como la Biblia enseña,
entonces Su bondad y poder no se ven desafiados por la realidad de eventos y cosas de
maldad en la experiencia humana. El único problema lógico que surge en relación con las
discusiones del mal es la incapacidad filosófica del no creyente para dar razón de la
objetividad de sus juicios morales.

El problema que los hombres tienen con Dios cuando se enfrentan cara a cara con el mal
en el mundo no es un problema lógico o filosófico, sino más bien un problema psicológico.
Podemos encontrar emocionalmente muy fuerte el tener fe en Dios y confiar en Su bondad
y poder cuando no se nos da la razón por la cual nos suceden cosas malas - a nosotros y a
otros. Instintivamente pensamos en nuestros adentros, "¿por qué sucedió eso tan terrible?"
Los no creyentes también claman internamente por una respuesta a tal pregunta. Pero Dios
no siempre les provee (de hecho, muy raras veces) a los seres humanos una explicación
para el mal que experimentan u observan. "Las cosas secretas pertenecen a Jehová nuestro
Dios" (Deut. 29:29). Puede ser que no seamos capaces de entender los caminos sabios y
misteriosos de Dios, incluso si Él nos lo contara (cf. Isa. 55:9). Sin embargo, permanece el

9



Siempre Listo, Directrices para Defender la Fe – 30: El problema del mal

hecho que no nos ha contado porqué la miseria, el sufrimiento y la injusticia son parte de
Su plan para la historia y para nuestras vidas individuales.

De modo que, la Biblia nos llama a confiar en que Dios tiene una razón moralmente
suficiente para el mal que se encuentra en el mundo, pero no nos dice cuál es esa razón
suficiente. El creyente a menudo batalla con esta situación, caminando por fe en lugar de
caminar por vista. Sin embargo, el no creyente encuentra esta situación intolerable para su
orgullo, sentimientos o racionalidad. Se rehúsa a confiar en Dios. No va a creer que Dios
tiene una razón moralmente suficiente para el mal que existe, a menos que al no creyente se
le dé esa razón para su propio examen y evaluación. Para decirlo en pocas palabras, el no
creyente no va a confiar en Dios a menos que Dios se subordine a la autoridad intelectual y
a la evaluación moral del no creyente - a menos que Dios acepte en cambiar de lugar con el
pecador.

El problema del mal se reduce a la pregunta de si una persona debiese tener fe en Dios y
Su palabra o más bien colocar la fe en su propio pensamiento y valores humanos.
Finalmente se convierte en una cuestión de autoridad última en la vida de una persona. Y
en ese sentido, la manera en que los no creyentes batallan con el problema del mal no es
sino un testimonio continuado de la manera en que el mal entró a la historia humana en
primer lugar. La Biblia indica que el pecado, y todas sus miserias acompañantes, entraron a
este mundo por medio de la primera transgresión de Adán y Eva. Y la cuestión con la que
Adán y Eva fueron confrontados entonces fue precisamente la cuestión que los no creyentes
enfrentan hoy: ¿debiésemos tener fe en la palabra de Dios simplemente porque Él así lo
dijo, o debiésemos evaluar a Dios y Su palabra sobre la base de nuestra propia autoridad
intelectual y moral última?

Dios les ordenó a Adán y Eva que no comieran de cierto árbol, probándoles para ver si
intentarían definir el bien y el mal por ellos mismos. Satanás se acercó y desafió la bondad
y veracidad de Dios, sugiriendo que tenía motivos impuros para impedirles a Adán y Eva el
disfrute del árbol. Y en ese punto el curso total de la historia humana dependió de si Adán y
Eva confiarían y presupondrían la bondad de Dios. Puesto que no lo hicieron la raza
humana ha sido visitada con demasiados tormentos demasiado dolorosos para ser
enumerados. Cuando los no creyentes se rehúsan a aceptar la bondad de Dios sobre la base
de Su propia auto-revelación, simplemente perpetúan la fuente de todas las aflicciones
humanas. En lugar de resolver el problema del mal resultan ser parte del problema.

Por lo tanto, no se debiese pensar que "el problema del mal" es algo como una base
intelectual para una falta de fe en Dios. Es más bien simplemente la expresión personal de
tal carencia de fe. Lo que descubrimos es que los no creyentes que desafían la fe Cristiana
terminan razonando en círculos. Debido a que carecen de fe en Dios, comienzan a
argumentar que el mal es incompatible con la bondad y el poder de Dios. Cuando se les
presenta con una solución lógicamente adecuada y bíblica respaldada al problema del mal
(viz., Dios tiene una razón moralmente suficiente, aunque no revelada, para el mal que
existe), se rehúsan a aceptarla, una vez más debido a su falta de fe en Dios. Preferirán

10



Siempre Listo, Directrices para Defender la Fe – 30: El problema del mal

quedarse con la incapacidad de dar una explicación de cualquier juicio moral de cualquier
índole (sobre si las cosas son buenas o malas) en lugar de someterse a la autoridad moral,
última e inmutable, de Dios. Ése es un precio demasiado alto que pagar, tanto filosófica
como personalmente.

Este artículo es el capítulo 30 del libro Siempre ListoSiempre Listo, Directrices para Defender la Fe, del
Dr. Greg Bahnsen. El libro fue editado por Robert R. Booth bajo los auspicios de American
Vision y Covenant Media Foundation. Primera Edición, Noviembre 1996. Págs. 163-173.

11


