EL ENGANO DE LA NEUTRALIDAD

No es nuevo €l clamor de que los cristianos se rindan ala neutralidad en lo relativo asu
pensamiento. Sin embargo, esto gol pea directamente el corazon de nuestrafe y de nuestra
fidelidad al Sefior. Algunas veces la demanda para asumir una posicion neutral, una actitud no
comprometida para con la veracidad de las Escrituras, se oye en € campo de laerudicién
cristiana (sea ésta en el campo de la historia, laciencia, laliteratura, la filosofia o cualquier
otra.) Profesores, investigadores y escritores con frecuencia son llevados a pensar que la
honestidad |es demanda hacer a un lado todo compromiso distintivamente cristiano cuando se
trata de campos no relacionados directamente con la adoracién dominical. Ellos razonan asi:
puesto que la verdad es verdad dondequiera que se encuentre, uno debiese ser capaz de indagar
laverdad bajo la guia de |os pensadores aclamados en ese campo, alin cuando su perspectiva sea
completamente secular. " ¢ES realmente necesario asirse de las ensefianzas de la Biblia si es que
vas a entender apropiadamente la Guerra de 1812, la composicion quimicadel agua, las obras de
Shakespeare o las reglas de la l6gica?' Tales son las preguntas retdricas de aguellos que estan
dispuestos ainsistir en la neutralidad de |os Cristianos en las areas académicas.

Algunas veces la demanda de neutralidad se levantaen lo relativo ala apologética (la
defensa de lafe). Algunos apologistas nos estan diciendo que el mundo no-creyente dejara de
oir si nos acercamos a asunto de la veracidad de las Escrituras con una respuesta preconcebida.
Debemos estar dispuestos, de acuerdo con su punto de vista, a acercarnos al debate con los no-
creyentes con una actitud comin de neutralidad - una actitud de "aqui nadie sabe nada". Se nos
dice que debemos asumir |0 menos posible desde el principio; y esto significa que no podemos
asumir ninguna premisa Cristiana o ensefianzas de la Biblia.

Otras veces el clamor por neutralidad en e pensamiento de |los creyentes surge en o
referente alas escuelas. Algunos Cristianos sienten que no hay demasiada urgencia por crear
Escuelas Cristianas, que la educacion secular estd bien asi como va, y que solamente necesita
ser complementada con oracion Cristianay lecturade laBibliaen lacasa. Asi, laidea es que
uno puede ser neutral en lo relativo ala educacion; lafe Cristiana no necesita dictarle auno
ninguna nocién particular o maneras de aprendizaje en |o relativo a mundo y al hombre. Se nos
dice que los hechos son los mismos tanto en | as escuel as publicas como en las Escuelas
Cristianas; asi que, " ¢Por qué insistir en que tus hijos sean instruidos por creyentes
comprometidos con Cristo Jesis?"

En estas y muchas otras areas podemos ver que € Cristiano es llamado a dejar de lado sus
creencias religiosas distintivas para col ocarlas tempora mente "sobre el escritorio”, paratomar
una actitud neutral en sus procesos de pensamiento. Satanas amaria el que esto estuviese
ocurriendo més. Mas que cualquier otra cosa esto evitaria que e mundo fuese conquistado para
creer en Jesus Cristo como Sefior. Més que cualquier otra cosa esto haria que los Cristianos
profesantes |legasen a ser impotentes en su testimonio, sin metas en su caminar y desarmados en
la batalla contra los principados y poderes de este mundo. Més que cualquier otra cosa tal
neutralidad prevendriala santificacion en lavida del creyente, pues Cristo dijo que sus
seguidores eran "santificados (puestos apartes) por laverdad”. Inmediatamente continué con su
declaracion: "Tu Palabra es verdad" (Juan 17:17).

Cualquier cosa gue la gente pueda decir con respecto ala demanda de neutralidad en €
campo del pensamiento del Cristiano - |a demanda de que |os creyentes no sean puestos aparte

1



de otros hombres por su adherenciaalaverdad de Dios - lo cierto es que las Escrituras muy
tajantemente difieren de esta demanda. Contrario ala demanda de neutralidad la Palabra de Dios
demanda una alianza sin reservas con Dios 'y Su Verdad en todo nuestro pensamiento y en lo
referente al campo de la erudicion. Lo hace asi por una buenarazon. Pablo infaliblemente
declara en Colosenses 2:3-8 que "Todos |os tesoros de la sabiduriay € conocimiento estan
escondidos en Cristo" Note que é dice quetoda la sabiduriay el conocimiento estan
depositados en la persona de Cristo - jsea que se trate acerca de laguerrade 1812, la
composicion quimica del agua, laliteratura de Shakespeare o las leyes de lalégical Toda
investigacion académicay todo pensamiento deben estar rel acionados con Jesucristo, pues Jesus
esel Camino, laVerdad y laVida (Juan 14:6). Entonces, evitar a Cristo en tus procesos de
pensamiento en cualquier punto es ser alguien mal dirigido, no veraz, y espiritual mente muertos.
Hacer a un lado tus compromisos cristianos cuando se trata de ladefensadelafe o € enviar a
tus nifios a la escuela es apartarse deliberadamente del Unico camino ala sabiduriay la verdad
gue se encuentran en Cristo. El temor del Sefior no es €l fin o resultado del conocimiento; es el
principio del conocimiento, €l reverenciarle (Prov 1:7; 9:10).

Pablo declara que todo conocimiento debe estar relacionado con Cristo de acuerdo con
Colosenses 2. El dice esto para nuestra proteccion; es muy peligroso dejar de ver lanecesidad de
Cristo en todo el proceso de nuestro pensamiento. Asi que Pablo nos dirige alaimposibilidad de
nuestra neutralidad "con el propdésito de que nadie os engafie con palabras engafiosas'. En vez
de eso debemos, como Pablo exhorta, estar firmes, confirmados, enraizados y establecidos en la
fe que nos ha sido ensefiada (v. 7). Uno debe estar presuposi cional mente comprometido con
Cristo en lo referente al reino del pensamiento (antes que ser neutral) y firmemente asido alafe
en la cual se ha sido ensefiado, o sino la persuasiva argumentacion del pensamiento secular le
enganard. Por |o tanto, el Cristiano esta obligado a presuponer |a palabra de Cristo en toda area
del conocimiento; lo contrario es engafio.

En el verso 8 de Colosenses 2 Pablo dice: "Mirad que nadie os engafie por medio de
filosofias y huecas sutilezas". Por intentar ser neutral en tu pensamiento eres un blanco fécil
para ser asaltado - asaltado y robado por las "vanas filosofias' de todos los tesoros de la
sabiduriay el conocimiento que estan depositados solo en Cristo (v. 3). Pablo explicaque la
vana filosofia es aquella que sigue a mundo y no a Cristo; es el pensamiento que se somete alas
demandas de neutralidad por parte del mundo antes que estar presuposicionalmente
comprometido con Cristo en todo lo referente al pensamiento.

¢Es Ud. rico en conocimiento por causa de su compromiso con Cristo en lo referente ala
erudicion, apologética y formacion académica, o hasido Ud. asaltado por las demandas de la
neutralidad?
Tomado de:

A Biblical Introduction to Apologetics, por Dr. Greg L. Bahnsen



Lalnmoralidad dela Neutralidad

Todos los tesoros de la sabiduriay del conocimiento han de encontrarse en Cristo; por 1o
tanto, si trataramos de llegar ala verdad aparte de un compromiso con la autoridad epistémica
de Cristo Jesls entonces seremos asaltados y robados por una vana filosofiay engafiados por
huecas sutilezas (véase Col osenses 2: 3-8). En consecuencia, cuando el Cristiano aborda el
campo de la erudicion, ala apologética o a campo de los estudios debe, con firmezay lealtad
rehusarse arendirse a las demandas erradas de la neutralidad en su vidaintelectual; nunca debe
consentir en rendir sus creencias distintivas religiosas“ mientras dura el tiempo de clases’,
como si uno pudiera alcanzar e conocimiento genuino de manera* imparcial” . “ El principio
dela sabiduria es €l temor al Sefior” (Proverbios 1:7).

El intentar ser neutral en los esfuerzos intelectuales de uno (ya sea la investigacion, la
argumentacion, el razonamiento o la ensefianza) es equivalente atratar de borrar la antitesis
entre el Cristiano y €l incrédulo. Cristo declar6 que € primero fue puesto aparte del segundo
por laverdad de la palabra de Dios. ( Juan 17:17). Aquellos que quieran ganar dignidad ante
los ojos de los intel ectuales del mundo usando €l mote de la‘neutralidad’ Unicamente la
lograran a expensas de rehusarse a ser puestos aparte por laverdad de Dios. En el ambito de lo
intelectual ellos son absorbidos por e mundo asi que nadie podra notar la diferencia entre su
pensamiento y presuposicionesy el pensamiento y las presuposiciones del apostata. Lalinea
entre e creyentey el incrédulo se obscurece.

Tal discriminacion en la propia vidaintelectual no solamente suprime el conocimiento
genuino (cf. Proverbios 1:7) y garantiza el engafio vano (cf. Col 2:3-8), sino que es
abiertamente inmoral.

En Efesios 4:17-18 Pablo les encarga a los seguidores de Cristo a que “ no anden como los
otros gentiles, que andan en la vanidad de su mente, teniendo e entendimiento entenebrecido
por la dureza de su corazon” . Los creyentes Cristianos no deben caminar, no se deben
conducir o vivir de una manera que imite la conducta de aguellos que no son redimidos; Pablo
le prohibe especificamente a Cristiano imitar la vanidad demente del incrédulo. Los Cristianos
deben rehusarse a pensar 0 razonar de acuerdo a una cosmovision o perspectiva mundana. El
agnosticismo culpable de los intel ectuales del mundo no debe ser reproducido por los
Cristianos alegando neutralidad; esta perspectiva, este acercamiento alaverdad, este método
intelectual evidencia un entendimiento entenebrecido y un corazén endurecido. Se rehlisa a
doblar su rodillaal sefiorio de Cristo Jesus sobre toda area de lavida, incluyendo laerudicion y
el mundo del pensamiento.

Uno tiene que tomar esta decision basica en su pensamiento: ser puesto aparte por la verdad
de Dios o verse alienado de la vida de Dios. No puede ser de ambas maneras. Uno sera puesto
aparte, puesto en contra, o alienado ya sea en e mundo o de la palabrade Dios. Se hallaraen
contraste con aquel método intelectual que se rehlisa a seguir. O se rehlisa a seguir la palabra
de Dios 0 se rehiisa a seguir la mentalidad vana de los gentiles. Se distingue asi mismoy asu
pensamiento ya sea por contraste para con el mundo o por contraste para con la palabra de
Dios. El contraste, la antitesis, laopcion, es clara: ser puesto aparte por la verdadera Palabra de
Dios o ser dienado de lavidade Dios. O setiene* la mente de Cristo” (1 Corintios 2:16) o la
“vanidad de mente de los Gentiles’ (Efesios 4:17). O se“ trae cautivo todo pensamiento a la
cautividad de la obediencia de Cristo” (2 Corintios 10:5) 0 se continlia como “enemigos en
vuestra mente” (Colosenses 1:21).



Aquellos que siguen € principio intelectual de la neutralidad y el método epistemoldgico de la
erudicion incrédula no honran el soberano Sefiorio de Dios como debiesen; como resultado su
razonamiento se hace vano (Romanos 1:21). En Efesios 4, como ya hemos visto, Pablo le
prohibe al Cristiano que siga esta perspectiva vana. Pablo sigue ensefiando que € pensamiento
del creyente es diariamente contrario a pensamiento ignorante y entenebrecido de los Gentiles.
“ Mas vosotros no habéis aprendido asi a Cristo” (v. 20). Mientras que los Gentiles son
ignorantes, “ la verdad esta en Jestis’ (v.21). A diferencia de los gentiles quienes estan
alienados (gjenos) de lavida de Dios, € Cristiano ha hecho aun lado al viejo hombrey ha sido
“renovado en €l Espiritu de su mente” (v.22-23). Este “ nuevo hombre” es distinto en virtud de
la“ santidad de la verdad” (v. 24). El Cristiano es completamente diferente del mundo cuando
setratadel intelecto y de la erudicidn; é no sigue los métodos neutrales del incrédulo; sino
gue, por lagracia de Dios, tiene nuevos compromisos, huevas presuposi ciones, en su
pensamiento.

Por lo tanto, & Cristianismo que va en pos de la neutralidad en su pensamiento jen
realidad se encuentra haciendo el esfuerzo de borrar el hecho que es Cristiano! Al negar su
compromiso religioso distintivo se reduce a patrones apOstatas de pensamiento y se expone a
ser absorbido por el mundo del incrédulo. Intentar encontrar un compromiso entre las
demandas de neutralidad del mundo (agnosticismo) y las doctrinas de |la Palabra de Cristo,
resulta en el rechazo del Sefiorio distintivo de Cristo al borrar el gran trecho que existe entre e
pensamiento del vigjo hombrey el del nuevo.

Ta compromiso ni siquiera es posible. “Ninguno puede servir a dos sefiores’ (Mateo
6:24). No debiese sorprender que, en un mundo donde todas las cosas han sido creadas por
Cristo (Colosenses 1:16) y son sustentadas por |a palabra de Su poder (Hebreos 1:3), y donde
todo el conocimiento esta depositado en El quién esla Verdad (Colosenses 2:3; Juan 14:6) y
guién debe ser Sefior sobre todo pensamiento (2 Corintios 10:5), la neutralidad en realidad es
sinénimo de inmor alidad. “Cualquiera, pues, que quiera ser amigo del mundo, se constituye
enemigo de Dios’ (Santiago 4:4).

¢Tiene Ud. € corge de su caracter Cristiano distintivo en lo relativo alaerudicion, la
apologética, los estudios, o0 ha Ud. estado tratando de borrar €l contaste entre el pensamiento
Cristiano y el pensamiento apOstata al seguir las demandas de la neutralidad?. Puestaen la
perspectiva biblica esta cuestion puede ser replanteada de esta manera: ¢Opera tu pensamiento
bajo el Sefiorio de Cristo Jesus o te has convertido en enemigo de Dios por medio de patrones
de pensamientos neutrales, agnésticos e incrédulos?. Escoge este dia a quién servir.

Tomando de A Biblical Introduction to Apologetics (por Dr. Greg L. Bahnsen). Silabo del
curso del mismo nombre impartido en el Southern California Center for Christian Studies.

Traduccion de Donald Herrera Teran, parawww.contra-mundum.org



http://www.contra-mundum.org

La Naturaleza del Pensamiento No-Creyente

Se ha mostrado en las partes [ y II del presente estudio que una discusion acerca de la demanda por neutralidad
en nuestros procesos de estudio, de apologética o educacionales a producido resultados desafortunados. Le roba
a uno todos los tesoros de la sabiduria que existen. Segundo, se ha demostrado que tomar una aproximacion
neutral en cuanto al conocimiento es algo de caracter inmortal, haciendo que se opaquen nuestros distintivos
Cristianos hasta finalmente integrarnos en los cambios rebeldes del punto de vista no-creyente. Finalmente, se ha
hecho notar que en realidad es imposible para el Cristiano genuino ser neutral en su vida intelectual, pues tal
neutralidad en un Cristiano implicaria un compromiso dual: uno con el agnosticismo secular, y otro con la Fe
que salva (e.d. “servir a dos seniores”).

Volviendo a Efesios 4 y Colosenses 2, averigiiemos cual es el verdadero caracter del pensamiento
neutralista. [ Qué tipo de pensamiento es aquel que no se basa en si mismo en las ensefianzas del hijo de Dios,
que se abstiene de presuponer las doctrinas de Cristo?

Pablo nos dice en Efesios 4 que seguir los métodos dictados por el punto de vista intelectual de aquellos que
se encuentran fuera de la relacion de salvacion para con Dios es tener una mente vana y un entendimiento
entenebrecido (vv.17-18). El pensamiento neutralista, entonces, se caracteriza por la futilidad intelectual y la
ignorancia. En la luz de Dios somos capaces de ver la luz (cf. Salmos 36:9). Volvemos de la dependencia
intelectual de la luz de Dios, la verdad acerca y de Dios, es volvernos del conocimiento a la oscuridad de la
ignorancia. Asi que si un Cristiano quisiese iniciar sus tareas de razonamiento desde una posicion de neutralidad,
debiese entonces estar dispuesto — en realidad — a comenzar sus procesos de pensamiento en la oscuridad. No va
a permitir entonces que la Palabra de Dios sea una luz en su camino (cf. Salmo 119:105). Continuar caminando
en neutra lidad es ir dando tumbos en la oscuridad. Ciertamente que Dios no es honrado por tal pensamiento
como El debiera, y en consecuencia Dios hace que tal razonamiento sea vano (Romanos 1:21b). A la vista de
Dios la neutralidad se cuenta como vanidad.

La “filosofia” que no encuentra su punto de partida y direccion en Cristo es mas adelante descrita por Pablo en
Colosenses 2:8. De vez en cuando se ha pensado erroneamente que este pasaje condena cualquier filosofia, que
sin ningun tipo de calificacion el Cristiano debe evitar el pensamiento filos6fico como si fuese una plaga. Sin
embargo, una lectura cuidadosa del pasaje evidenciara que esto no es asi. Pablo no desaprueba la filosofia
absolutamente, pues ¢l delinea ciertas calificaciones. Lo que se sefiala es que hay una clase particular de
pensamiento filosofico que Pablo ve con desdén. Pablo no est4 en contra del “amor a la sabiduria” (e.d.
“filosofia”, del griego, per se). La filosofia esta bien en tanto que uno se encuentre con la sabiduria genuina — lo
cual significa, para Pablo, enc ontrarla en Cristo (Col. 2:3).

Sin embargo, hay una especie de “filosofia” que no inicia con la verdad de Dios, las ensefianzas de Cristo. En su
lugar esta filosofia toma su direccion y encuentra su origen en los principios aceptados por los intelectuales de
este mundo — en las tradiciones de los hombres. Tal filosofia es el sujeto de la desaprobacion de Pablo en
Colosenses 2:8. Es bien instructivo para nosotros, especialmente si estamos inclinados a aceptar las demandas de
la neutralidad en nuestro pensamiento, a investigar la caracterizacion que ¢l hace de tal tipo de filosofia.

Pablo dice que son: “huecas sutilezas”. ;Qué tipo de pensamiento es éste que puede ser caracterizado como
“hueco” (0o vano)?. Una respuesta rdpida se encuentra por comparacion y contraste en pasajes escriturales que
hablan de la vanidad (e.d. Deut.32:47; Filipenses 2:16; Hechos 4:25; I Cor. 3:20; I Tim. 1:6, 6:20; 2 Tim. 2:15-
18; Tito 1:9-10). El pensamiento vano es aquel que no esta en concordancia con la Palabra de Dios. Un estudio
similar demostrarad que el pensamiento “engarioso” es aquel que esta en oposicion a la Palabra de Dios (cf.
Hebreos 3:12-15,; Efesios 4:22; 2 Tesalonicenses 2:10-12; 2 Pedro2:13). El “engario vano” contra el cual Pablo
nos advierte, es la filosofia que opera aparte de, y en contra de, la verdad de Cristo. Note la advertencia en
Efesios 5:6, “Nadie nos engariie con palabras vanas”. En Colosen ses 2:8 se nos dice que tengamos cuidado no
sea que seamos robados (engarniados) por medio de huecas sutilezas.



Pablo mas adelante caracteriza este tipo de filosofia como “segun las tradiciones de los hombres, conforme a los
rudimentos del mundo”. Esto es, esta filosofia hace a un lado la Palabra de Dios y la hace vana (cf. Marcos 7:8-
13), y hace esto al comenzar con los elementos del aprendizaje dictados por el mundo (e.d., los preceptos de los
hombres, cf Col. 2:20,22). La filosofia que Pablo sefiala es aquella cuyo razonamiento sigue las presuposiciones
(las nociones elementales) del mundo, y por lo tanto “no segun Cristo”.

Se entiende a partir de estos puntos que el Cristiano se afana por operar en neutralidad en el mundo del
pensamiento es (/) no neutral después de todo, y por lo tanto (2) en peligro de, sin desearlo de veras, apoyar
nociones que son hostiles a su Fe Cristiana. jMientras se imagine que su neutralidad intelectual es compatible
con la profesion Cristiana, en realidad tal creyente estara operando en términos de la incredulidad! Si se rehusa a
presuponer la verdad de Cristo, en su lugar invariablemente terminara presuponiendo los puntos de vista del
mundo. Todos los hombres tienen sus presuposiciones, ninguno es neutral. ;Serdn tus presuposiciones las
ensefanzas de Cristo o el engafio vano contra el cual Pablo advierte? jEscoge hoy a quien has de servir! (I Reyes
18:21).

Tomado de “A Biblical Introduction to Apologetics” (por Dr. Greg L. Bahnsen). Silabo del curso del mismo
nombre impartido en el Southern California Center for Chirstian Studies.



La Mente del Nuevo Hombre

Enraizada en Cristo

El creyente es orientado a evitar la filosofia que se encuentre enraizada en presuposiciones mundanas,
humanistas y no-Cristianas. En su lugar se llama a estar enraizado en Cristo y establecido en la fe (Col. 2:7), sus
presuposiciones deben ser los preceptos y la doctrina de Cristo, no las futiles tradiciones de los hombres (cf. vv.
3,4,22;3:1-2). Esto elimina la necesidad de recurrir a la neutralidad y prohibe el que se vaya en pos de ella. La
neutralidad es en realidad agnosticismo velado o incredulidad — en fracaso de caminar en Cristo, un
oscurecimiento del compromiso y los distintivos Cristianos, y una supresion de la verdad (cf- Rom. 1:21,25).

Por lo tanto Pablo nos manda a estar enraizado en Cristo y a rehuir las presuposiciones del secularismo. En el
verso 6 de Colosenses 2 €l explica muy simplemente como debiésemos de vivir nuestras vidas (incluyendo
nuestros procesos relacionados a la erudicion), cimentados en Cristo y por tanto asegurandonos de que nuestro
razonamiento sea guiado por presuposiciones Cristianas. El dice: “Por tanto, de la manera que lo habéis
recibido al Serior Jesucristo, andad en él”; es decir, caminen en Cristo de la misma manera que lo recibieron. Si
hacemos esto entonces seremos “arraigados y sobreedificados en él, y confirmados en la fe, asi como habéis
sido enseniados (v. 7)”. {Como te volviste un Cristiano? Segun el mismo patron debieses crecer y madurar en tu
caminar Cristiano.

Cuando uno se vuelve un Cristiano su fe no ha sido generada por los patrones de pensamientos de la sabiduria
humana. El mundo en su sabiduria no ha conocido a Dios (I Cor. 1:21) sino que considera locura la palabra de la
cruz (I Cor. 1:18; 2b). Entonces, si uno mantiene la perspectiva del mundo, nunca mirara la sabiduria de Dios
por lo que realmente es; por lo tanto nunca estara “en Cristo Jesus” quien es hecho para los creyentes
“sabiduria de Dios” (I Cor. 1:30). De donde la Fe, mas que la perspectiva auto-suficiente, te hace un Cristiano,
y esta confianza es dirigida hacia Cristo, no hacia nuestros propios intelecto. Es decir que la manera en que
recibimos a Cristo es contraria a la sabiduria de los hombres (la perspectiva del pensamiento secular con sus
presuposiciones) y obtiene, por la iluminacion del Espiritu Santo, la mente de Cristo (I Cor. 2:12-26). Cuando
uno se vuelve un Cristiano su fe permanece no en la sabiduria del hombre sino en la poderosa demostracion del
Espiritu (1 Cor. 2:4-5).

Es mas, es el Espiritu Santo quien causa que todos los creyentes digan “Jesus es Sesior” (I Cor. 12:3). Jesus fue
crucificado y ascendido con el proposito de que El fuese confesado como Sefior (cf. Rom. 14:9; Fil. 2:11). Por lo
tanto Pablo puede resumir este mensaje que debe ser confesado si es que somos salvos como “Jesus es Serior”
(Rom. 10:9). Para volverse un Cristiano uno se somete al sefiorio de Cristo; renuncia a la autonomia y se somete
bajo autoridad del Hijo de Dios. Aquel a quien Pablo dice que recibimos, de acuerdo a Colosense 2:6, es Cristo
Jests el Senor. Como Sefor sobre el creyente, Cristo le requiere al Cristiano que le ame con cada facultad que ¢l
posea (incluyendo su mente, Mateo 23:37); cada pensamiento debe ser traido cautivo a la obediencia a Cristo (2
Cor. 10:5).

En consecuencia, cuando Pablo nos dirige a caminar en Cristo segun el mismo modelo en que le recibimos,
podemos por lo menos ver que: el caminar Cristiano no honra los patrones de pensamiento de la sabiduria del
mundo sino que se somete al Sefiorio epistémico de Cristo (es decir, Su autoridad en el area del pensamiento y el
conocimiento). De esta manera una persona viene a la Fe y lleva adelante su llamado — sea que esté involucrado
en los estudios, la apologética o la erudicion.

Si el cristiano va a evidenciar compromiso el Seforio personal de Cristo y a presuponer la palabra del Sefior,
entonces estard caminado en Cristo segin la manera en que le recibid. Como resultado de esto tu estards
“arraigado en EI” en vez de estar enraizado en las presuposiciones apostatas de la filosofia mundana, y seremos
capaces de mirar “la firmeza de vuestra fe en Cristo” (Col. 2:5). Tal fe firme, presuposicional, en Cristo resistira
las demandas del mundo secular por neutralidad y rechazard los estandares del incrédulo sobre el conocimiento



y la verdad a favor de la autoridad de la palabra de Cristo. Esta fe no serd saqueada de todos los tesoros de la
sabiduria y del conocimiento que se encuentran escondidos en Cristo, ni serd enganada por el discurso sutil y el
engafio vano de las filosofias seculares (vv. 3-8) Por lo tanto, la precondicion necesaria de la erudicion Cristiana
genuina es que el creyente (junto con todo su pensamiento) esté “arraigado en Cristo” (v. 7). Interesantemente,
el tiempo del verbo en el Griego para “arraigado” en este verso sugiere una accion que ha sido realizada y
lograda en el pasado pero cuya fuerza y efecto continua en el presente - jlo cual es precisamente el punto de
Pablo en el verso 6! Los principios que se aplican al caminar Cristiano (incluyendo lo relacionado al
pensamiento) son los mismos que se aplicaron a su previa recepcion de Cristo en la conversion. El estudioso
Cristiano, habiendo sido arraigado en Cristo al renunciar a la autoridad de la sabiduria secular por el Sefiorio de
Cristo, debe llevar adelante sus empresas de erudicion continuando arraigado en Cristo segiin el mismo patron o
esquema.

Por lo tanto, el hombre nuevo, el creyente con una mente renovada que ha sido ensefiado por Cristo, ya no ha de
caminar en la vanidad intelectual y la oscuridad que caracterizan al mundo incrédulo (lea Efesios 4:17:21). El
Cristiano tiene nuevos compromisos, nuevas presuposiciones, un nuevo Seflor, una nueva direccion y meta — ¢l
es un nuevo hombre — y esa novedad se expresa en su pensamiento y erudicion, pues (como en todas las otras
areas) Cristo debe tener la preeminencia en el mundo del pensamiento (cf. Col. 1:18b). Debemos coincidir con
el Dr. Cornelius Van Til al decir:

Es Cristo como Dios quien habla en la Biblia. Por lo tanto la Biblia no apela a la razén humana como juez
ultimo con el propdsito de justificar lo que dice. Llega al ser humano con absoluta autoridad. Su declaracion es
que la razon humana debe en si misma ser considerada en el sentido en el cual la Escritura la toma, es decir,
como creada por Dios y por lo tanto apropiadamente sujeta a la autoridad de Dios... Los dos sistemas, el del no-
Cristiano y el del Cristiano, difieren por el hecho de que sus nociones basicas, sus presuposiciones, difieren.
Sobre la base no-Cristiana se asume que el hombre es el punto de referencia final... el método Reformado...
comienza francamente “desde arriba”. Debiese “presuponer’ a Dios. Pero al presuponer a Dios no puede
ponerse a si mismo, en cualquier punto, en una base neutral con el no-Cristiano... Los creyentes mismos no han
escogido la posicion Cristiana porque ellos er an mas sabios que los demas. Lo que tienen lo tienen solamente
por Gracia. Pero este hecho no significa que deben aceptar la problematica del hombre caido como correcta ni
ain como probable o posiblemente correcta. Pues la esencia de la idea de la Escritura es que ella y solamente
ella es el criterio para la verdad. (Una Teoria Cristian del Conocimiento, Presbyterian and Reformed Publishing
Co., 1969, pp. 15, 18, 43).

Tomado de “A Biblical Introduction to Apologetics” (por Dr. Greg L. Bahnsen). Silabo del curso del mismo
nombre impartido en el Southern California Center for Chirstian Studies.



Capitulo Seis

Sumario y Aplicaciones

La Autoridad Auto-Atestigua de Dios

El material de los cinco estudios pasados puede ser arreglado en el siguiente sumario topico:

1. Todo el conocimiento estd depositado en Cristo; el conocimiento que el hombre tenga de la verdad depende
del conocimiento primario que Dios posee, comienza con el temor del Sefior, y requiere sumision a la palabra de
Dios.

2. La filosofia que no presuponga la palabra de Dios es un engafo vano; por medio de suprimir la verdad,
someterse a las tradiciones de los hombres y razonar de acuerdo con las presuposiciones del mundo en vez de
Cristo, tal pensamiento dirige a una mente entenebrecida y a conclusiones inutiles. Dios hace necia la sabiduria
del mundo.

3. Esforzarse por tomar una posicion neutral entre presuponer la palabra de Dios y no presuponerla es un intento
inmoral de servir a dos sefiores.

4. El pensamiento neutralista borraria la distintividad Cristiana, nublaria la antitesis entre la perspectiva
mundana y la creyente, e ignoraria el abismo existente entre el “viejo hombre” y el “nuevo hombre”. El
Cristiano que busca la neutralidad, sin quererlo, apoya nociones que son hostiles a su Fe.

5. El Cristiano es un “hombre nuevo”, teniendo una mente renovada, nuevos compromisos, una nueva direccion
y una nueva meta, un nuevo Sefior, y por lo tanto nuevas presuposiciones en el mundo del pensamiento; el
pensamiento del creyente debiese estar arraigado en Cristo (segin la misma manera en la que €l fue convertido):
sometiéndose a Su Sefiorio epistémico antes que a los patrones de pensamiento de la pseudo filosofia apostata.
El Cristiano renuncia a la arrogancia de la autonomia humana y busca amar a Dios con toda su mente y razonar
de tal manera que Dios reciba toda la gloria.

6. Asi que las alternativas son sumamente claras: o fundamentas todo tu pensamiento en la palabra de Cristo y
como consecuencia obtienes los tesoros de la sabiduria y el conocimiento, o sigues los dictados del pensamiento
autéonomo y ser, por lo tanto, engafiado y robado de un genuino conocimiento de la verdad.

7. Por lo tanto, la palabra de Dios (en las Escrituras) tiene absoluta autoridad para nosotros y es el criterio final
para la verdad.

Por el hecho de que Dios es el soberano Creador de los cielos y de la tierra, por el hecho de que el mundo y la
historia son lo que son por lo que Su Plan ha decretado, por el hecho de que el hombre es una criatura hecha a la
imagen de Dios, debemos concluir que todo conocimiento que el hombre posea es recibido de Dios, quien es el
originador de toda verdad y la Verdad original. Nuestro conocimiento es un reflejo, una reconstruccion
receptiva, del conocimiento primario. Absoluto y creativo de la mente de Dios. Debemos pensar sus
pensamientos segiin El — como lo declara la primera premisa. Al suprimir la verdad de Dios, entonces, el
pensamiento de uno y su capacidad interpretativa necesariamente seran mal dirigidos al error y a la ridiculez
(premisa 2). No puede haber un territorio medio; uno conscientemente comienza con Dios en sus pensamientos,
o no lo hace (premisa 3). Los creyentes que tratan de establecer tal territorio neutral deben, entonces, o perder su
p ropio terreno solido o terminar operando bajo el fundamento del no creyente (el cual no es fundamento del
todo) — como se indica en la premisa 4. La misma naturaleza de lo que es ser, volverse y vivir como un Cristiano
establece suficientemente que el creyente debe presuponer la verdad de la palabra de Dios y renunciar a
cualquier reclamo de autosuficiencia o de neutralidad (premisa 5).

Y asi uno es confrontado con una obvia opcién de vivir bajo la autoridad de Dios o no (premisa 6). El
reflexionar sobre la distincion Creador/creatura (con la cual se inici6 el parrafo anterior) no puede fallar en



dirigirnos, entonces, a la conclusion (premisa 7) de que la voz del Creador es la voz de la autoridad absoluta e
incuestionable; Su palabra debe ser el estandar por el cual juzgamos todas las cosas y el punto de partida de
nuestro pensamiento. Tal es la inevitable ensefianza de la Escritura (de la cual han sido derivados los puntos
anteriores).

Los hombres debiesen notar que cuando Jesus enseii6, lo hizo con seguridad auto-atestiguada y no como uno
cuyas opiniones tenian que ser respaldadas por la autoridad de otras consideraciones o de otras personas (Mateo
7:29). Por lo tanto, ningiin hombre tiene la prerrogativa de cuestionar la palabra de Cristo. Si un hombre no
recibe ni obedece las palabras de Cristo. Si un hombre no recibe ni obedece las palabras de Cristo, entonces no
solamente es ¢l un necio que construye su vida sobre arena insegura (Mateo 7:26-27), sino que ¢l mismo sera
juzgado por esas mismas autoritativas palabras (Juan 12:48-50). La palabra de Dios tiene autoridad suprema.
“1Ay del que contiende con su Hacedor!” (Isaias 45:9).

El estandar por el cual juzgamos todas las ensefianzas debe ser esta palabra de autoridad venida de Dios (1 Juan
4:11; Deut 13:1-4). “jA la ley y al testimonio! Si ellos no hablan de acuerdo con esta palabra, es que no les ha
amanecido” (Isaias 8:20). Si fallas en someterte presuposicionalmente a la palabra autoritaria y auto-atestiguada
de Dios, entonces serds de “doble animo” e inconstante en todos tus caminos, llevado por los vientos y
sacudidos de alla para aca (Santiago 1:5-8). En lugar de ser dirigido por el viento del Espiritu de Dios, seras
llevado por cualquier viento de doctrina por medio de la astucia del pensamiento humanista y las artimanas de
error (Efesios 4:13-14). Por lo tanto, debemos incondicionalmente asirnos a la confesion de nuestra esperanza
Cristiana (Hebreos 10:23). Oigamos la afirmacion de Dios: “Yo soy Jehova, que hablo lo qu e es justo y declaro
lo que es recto”(Isaias 25:19). Su palabra, desde el mismo principio, debe ser contada por autoritativamente
verdadera; uno no debe vacilar en este respecto. La veracidad de Dios es el ultimo estandar para nuestros
pensamientos: “Antes bien, sea Dios veraz, aunque todo hombre sea mentiroso” (Romanos 3:4).

La palabra del Sefor es auto-atestiguada, verdadera y autoritativa. Es el criterio que debemos usar al juzgar
todas las otras palabras. Por lo tanto, la palabra de Dios es incuestionable. Debe ser la roca de fundamento de
nuestros pensamientos y vivir (Mateo 7:24-25). Es nuestro punto de partida presuposicional. Todo nuestro
razonamiento debe estar subordinado a la palabra de Dios, pues ningiin hombre esta en posicion de replicar en
contra de ella (Romanos 9:20) y cualquiera que contienda con Dios terminara siendo retado a responder (Job
40:1-5). No deben ser las cambiantes opiniones de los hombres las que deban tener la preeminencia en nuestros
pensamientos, sino la autoatestiguada, autoritaria y ultimamente veraz palabra de Dios, pues “; Truenas con una
voz como la de él?”" (Job 40:9).



CAPITULO OCHO

Valor Humilde, no Oscurantismo Arrogante

Greg L. Bahnsen

Es una pena que los eruditos, apologistasy fil6sofos Cristianos se hayan olvidado tan a
menudo de hacer un estudio detallado del libro de Proverbios en sus intentos por exponer y
trabgjar a partir de una epistemologia (teoria del conocimiento) Biblica. El libro abunda en
alusionesy referencias ala sabiduria, lainstruccion, lanecedad, €l entendimiento, etc.
Proverbios ciertamente que puede ayudarnos en € desarrollo y elaboracion del enfoque
presuposiciona del conocimiento que se ha discutido previamente en nuestra serie.

En & ultimo estudio escuchamos tres argumentos comunes gque se dirigen contrala
posicion del presuposicionalismo Biblico. El primero era que éste equivaliaa arroganciay
orgullo intelectual. Requiere que cada pensamiento, sin quedar por fuera uno solo, seatraido
alaobedienciaa Cristo, pues de otra maneralo que resultara sera unaignorancia necia.
Ensefia que los hombres que no comiencen con e temor de Dios no pueden alcanzar un
conocimiento genuino acerca de cualquier cosa. Criticala actitud de neutralidad por parte de
laerudicion haciala palabra de Dios. En la batalla con laincredulidad demanda una entrega
incondicional por parte de los no-Cristianos y lamenta la claudicacion por parte de
pensadores Cristianos quienes quisieran tomar un enfoque mas “razonable”’ o “tolerante.”
Ahora, se pregunta, ¢qué podria generar tal vision tan rigurosa excepto la valoracion
indebida de los pensamientos y habilidades propias? jUna auto-estima impresionante!

¢Como ha de responder el presuposicionalista? ¢Debe él defender la arrogancia
oscurantista? ¢O debe confesar que se ha acercado peligrosamente a abismo del auto-
engrandecimiento? Se han seguido, de diferentes maneras, ambos enfoques en los circulos
Cristianos en los afos pasados. Ambos han perjudicado e testimonio Cristiano, uno fallando
en evidenciar € fruto Espiritual requerido y apropiado, €l otro fallando en establecer el
rigor pleno y apropiado del pensamiento escritural. La sabiduria de Proverbios puede
guiarnos entre estos dos extremos desafortunados. Leemos en Proverbios 15:32-33,

El que tiene en poco la disciplina menosprecia su alma; mas €l que escuchala
correccion tiene entendimiento.

El temor de Jehova es ensefianza de sabiduria; y ala honra precede la humildad.
Necesitamos concentrarnos en ambas realidades presentadas en este pasgje.

Primero, €l Cristiano debe en verdad ser valiente y audaz en su desafio hacialas
epistemologias de laincredulidad y |a de claudicacion. El hombre que no escuche la
correccion en la que se le requiere estar sometido a Sefiorio de Cristo en el ambito del
pensamiento, ese hombre esta menospreciando su propia ama. El Cristiano debe testificar
de manera consistente atal pensador de que & entendimiento es, en realidad, solamente
posible cuando se hace caso de la correccion del evangelio. Al hacer concesiones frente a
los estandares de laincredulidad o frente alos métodos en el ambito del pensamiento es



hacer un grave perjuicio alas necesidades de aquellos con quienes hablamos: € estar
dispuesto a asumir una posicion de neutralidad conducira a cualquier cosa excepto alasalud
espiritual de nuestros oyentes. Los hechos deben ser presentados sin vacilacion: e
razonamiento que no esté edificado sobre la presupuesta palabra de Cristo es conducido
hacia la necedad intelectual y haciala muerte espiritual. La correccion y la amonestacion de
la Escritura no pueden ser diluidas.

El erudito Cristiano, tanto como cualquier creyente en la obra redentoray Sefiorio de
Cristo, debe comunicar a aguellos con quienes se contacta que el arrepentimiento y lafe son
requeridos por Dios. El erudito Cristiano debe ser valiente en esto, “ derribando argumentos
y toda altivez que se levanta contra el conocimiento de Dios” (2 Cor. 10:5). Al defender la
fe debe ser firme en proclamar “sea Dios veraz y todo hombre mentiroso” (Rom. 3:4). Les
debe sefidar, a aquellos que no presupongan la verdad de la palabra de Dios, que sus mentes
necesitan ser renovadas (Efe. 4:23). Debido a que viven en ignorancia, tales hombres se
deben arrepentir (Hechos 17:30) — deben mostrar un “cambio de mente” (como sugiere la
palabra Griega para “ arrepentimiento”) y una re-orientacion. El arrepentimiento es hacia la
fe (e.g., Mat. 21:32) y €l creer o fe precede al conocimiento (2 Pedro 1:5). El sendero dela
ignorancia hacia el conocimiento es recorrido por lafe que ha experimentado el
arrepentimiento. El presuposicionalismo, en verdad, debe ser presentado audazmente en el
ambito del pensamiento, sin disculpas por lafirmeza de sus demandas.

Sin embargo, hay una segunda realidad en el pasgje de Proverbios antes citado. El no-
presuposicionalista debe no solo recibir la correccidon y amonestacion de la palabra de Dios
(asaber, que @ principio de la sabiduria es el temor del Sefior), sino que el erudito
Cristiano, quien presupone la verdad de la Escritura en sus esfuerzos intelectual es, debe
estar totalmente consciente de que su sabiduriano le es propia de manera inherente sino
gue descansa completamente en €l temor del Sefior. Sin esareverencia, €l erudito Cristiano
seria tan necio como todos los demas hombres. Su sabiduria no se debe a una habilidad
mental o profundidad de percepcion superiores; en lugar de ello le ha sido dada por Dios.
Sefialamos antes que € arrepentimiento y lafe son requisitos para el conocimiento. El
Cristiano, quien posee un conocimiento de laverdad, o posee solo porque lafele hasido
dada como un don (Efe. 2:8-9) y le ha sido otorgado arrepentimiento por parte del Sefior
(Hch. 5:31; 11:18). Para poder tener fe debes ser nacido de Dios (1 Juan 5:1) quien provee
arrepentimiento para un conocimiento genuino de laverdad (2 Tim. 2:25). El Cristiano se
halla en una posicién de conocimiento solo por lagracia de Dios. Su renacimiento espiritual
no es algo que venga de si mismo sino Unicamente el resultado de la misericordia de Dios
(Ezeg. 11:19-20; Juan 1:13; Rom. 9:16). Esta regeneracion llenade gracia le ha conferido
una mente nueva.

En verdad, como Pablo ensefia, €l Cristiano recibe las cosas del Espiritu tnicamente a
ser transformado de la hostilidad natural ala sumision gozosa. El creyente tiene ahorala
“mente de Cristo” en lugar de la mente neciadel hombre natural (1 Cor. 2:16 en contexto).
Esta es lafuente de su sabiduriay conocimiento; el honor de conocer laverdad brota de la
graciainmerecidade Dios. Por |o tanto, a erudito Cristiano le corresponde la humildad. En
Filipenses 2, donde Pablo nos exhorta a tener “lamente de Cristo,” continta
describiéndonos a este Cristo como uno que “se humillé asi mismo.” Asi pues, Proverbios
nos ensefia que antes de tal honor, en lo que respecta a lainstruccion de la sabiduria— antes
de tal sabiduria que descansa en €l temor del Sefior — viene la humildad. El erudito



Cristiano no tiene nada de qué jactarse en si mismo. Debe ser humilde ante e mundo,
reconociendo que su conocimiento depende de la obra de Dios, llenade gracia, en €.

Por tanto, la epistemol ogia presuposicional demanda dos actitudes. Ambas actitudes son
inherentes ala misma posicion. Primero, el presuposicionalista debe ser valiente y audaz,
pues el conocimiento esimposible si se degja de presuponer la verdad de Dios. Segundo,
debe ser humilde, pues larazon por lacual presupone laverdad de Dios (y la Unicarazén
por la cual cualquier hombre puede llegar atal presuposicion) reside solo en lagraciade
Dios. El temor del Sefior es fundamental parala sabiduria, y por lo tanto € sabio ha de ser
humilde. Entonces, € erudito Cristiano debe evidenciar una valiente humildad en su
confrontacion con otros en el ambito del pensamiento.

Andad sabiamente para con los de afuera, redimiendo € tiempo. Sea vuestra
pal abra siempre con gracia, sazonada con sal, para que sepais como debéis
responder a cada uno (Col. 4:5-6).



CapriTtuLo NUEVE

ReveLacion INeLubieLe, CoNocIMIENTO INELUDIBLE

Habiendo descartado la acusacion insultante de arrogancia oscurantista en la epistemologia
presuposicional, seguimos adelante para considerar un segundo tipo de critica que se dirige
comunmente a la posicion. Una teoria biblica del conocimiento proclama el requerimiento
absoluto de la verdad revelada de Dios como el fundamento tacito del entendimiento y el
conocimiento.

En contra de tal perspectiva se ha sefialado con insistencia que el no creyente seria reducido al
nivel de la estupidez ineludible — privado de cualquier clase de conocimiento. Si las
presuposiciones Cristianas son necesarias para el entendimiento, entonces jsupuestamente el no
Cristino no puede entender nada en lo absoluto! No obstante, a partir de lo que vemos en el
mundo a nuestro alrededor y de lo que leemos en la historia, esta claro que los no creyentes han
conseguido y logrado el conocimiento de muchas cosas. Asi pues, pareceria que la epistemologia
presuposicionalista implica algo que es patentemente falso, en cuyo caso el presuposicionalismo
es falso en si mismo.

Pero, ¢implica realmente el presuposicionalismo tal cosa? No, lejos de eso. De hecho, el
presuposicionalista afirma que Unicamente su posicién epistemoldgica garantiza que los no
creyentes pueden hacer contribuciones positivas al edificio del conocimiento. Lo que el critico ha
inferido erréneamente es que, si las presuposiciones reveladas son necesarias para el
entendimiento del mundo, entonces los no Cristianos son totalmente ignorantes puesto que no
reconocen las presuposiciones reveladas.

Sin embargo, el presuposicionalista sostiene que el no creyente puede llegar a saber ciertas
cosas (a pesar de su rechazo sostenido de la verdad de Dios) por la simple razon de que él si
tiene presuposiciones reveladas — y no puede sino tenerlas como una criatura hecha a la imagen
de Dios y que vive en el mundo creado de Dios. Aunque niega la verdad de Dios, en apariencia y
con vehemencia, ningln no creyente carece, en su interior y de manera sincera, de un
conocimiento de Dios. Claro esta que no es un conocimiento salvador de Dios, pero incluso
como conocimiento condenatorio la revelacion natural todavia provee un conocimiento de Dios.
De este modo, de acuerdo a la epistemologia Biblica, mientras los hombres niegan a su Creador
sin embargo poseen un conocimiento ineludible de El; y debido a que conocen a Dios (alin
cuando le conozcan en maldicion y condenacidn) son capaces de obtener un entendimiento
limitado del mundo.

Como puede ver el no creyente, en realidad, es de doble pensamiento. En el fondo todos los
hombres conocen a Dios como Sus criaturas, pero como pecadores todos los hombres se rehtsan
a reconocer a su Creador y a vivir por Su revelacion. Por tanto, podemos decir que los hombres,
al mismo tiempo, conocen y no conocen a Dios; le conocen en juicio y en virtud de la revelacion
natural, pero no le conocen en bendicién a menos que lo sea en virtud de la revelacion
sobrenatural y la gracia salvadora. Aunque dificultada por su condicion moral la erudicion del no
creyente no estd completamente extinta. Puede obtener conocimiento a pesar de €l mismo. En
principio su incredulidad le impediria el entendimiento de cualquier cosa, pues (como dijo



Agustin) uno debe creer para entender. Sin embargo, en la préactica el no creyente es restringido
de seguir, de una manera consistente y auto-destructiva su profesion de incredulidad.

Si el no creyente fuera un total idiota estaria libre de culpa. Pero el punto de Pablo en Romanos
1 es que la rebelion del no creyente es premeditada y con conocimiento de causa; peca contra su
mejor conocimiento y es, de este modo, “inexcusable” (vv. 20-21). Y aunque detiene este mejor
conocimiento con injusticia (v. 18), ese conocimiento provee un fundamento de su entendimiento
(limitado pero real) del mundo de Dios.

Central a la posicion del presuposicionalismo Biblico se halla la afirmacion de la claridad y la
condicion inevitable de la revelacion natural. EI mundo fue creado por la palabra de Dios (Gén.
1:3; Juan 1:3; Col. 1:16; Heb. 1:2) y refleja, de ese modo, la mente y el caracter de Dios (Rom.
1:20). El hombre fue creado como la imagen de Dios (Gén. 1:26-27) y por tanto no puede escapar
del rostro de Dios. No existe medio ambiente donde el hombre pueda huir para escapar de la
presencia revelacional de Dios (Sal. 139:8). La revelacion natural de Dios sale hasta los confines
del mundo (Sal. 19:1-4) y todos los pueblos ven Su gloria (Sal. 97:6). Por lo tanto, aun cuando
vivan en abierta rebelion (idolatria), los hombres se hallan en la condicion de “conocer a Dios”
(Rom. 1:21) — el Dios vivo y verdadero, no meramente “un dios.” Dios ilumina a todos los
hombres (Juan 1:9), y asi Calvino declara:

Pues sabemos que los hombres tienen esta cualidad Unica por encima de los otros
animales, que estan dotados de razon e inteligencia y que portan la distincion entre lo
que es correcto y lo que es incorrecto grabada en su conciencia. Por lo tanto, no hay
hombre a quien no le penetre alguna conciencia de la luz divina... la luz comin de la
naturaleza, algo mucho més bajo que la fe.

(Comentarios de Calvino, tr. T.H.L. Parker; Grand Rapids: Eerdmans 1959).

Debido a que el no creyente es inconsistente en su adhesion a una negativa de la verdad de
Dios, debido a que él y el mundo no son lo que él profesa que son, el no creyente dispone de
algun conocimiento. Por tanto, la antitesis entre el creyente y el no creyente es absoluta solamente
en principio en este momento. Van Til observa con razén:

Se dice que el contraste absoluto entre el Cristiano y el no Cristiano en el campo del
conocimiento es uno de principios. Se hace un pleno reconocimiento del hecho que a
pesar de este absoluto contraste de principio, hay un bien relativo en aquellos que son
malos... En tanto que los hombres operen auto-conscientemente a partir de este principio
no tienen ninguna nocién en comun con el creyente... Pero, en el curso de la historia, el
hombre natural no es totalmente auto-consciente de su propia posicion... Tiene, en su
interior, el conocimiento de Dios en virtud de su creacion a la imagen de Dios. Pero esta
idea de Dios es suprimida por su principio falso, el principio de autonomia. Este
principio de autonomia es, a su vez, suprimido por el poder restrictivo de la gracia
comun de Dios... Y por el poder del Espiritu... su hostilidad es frenada en alguna
medida... Y, como tales, puede cooperar en virtud de la restriccion ética de la gracia
comdn.

(La Defensa de la Fe; Presbyterian and Reformed, 1955, pp. 67, 189-190, 194).

Con esto el reto del presuposicionalismo es fortalecido ain més. Todo conocimiento, incluso
el conocimiento poseido por el no creyente en injusticia, debe estar fundamentado en la verdad
aceptada respecto a Dios. Por lo tanto, tanto el conocimiento del no creyente y la gracia comin de



Dios debiesen ser usadas, no para fomentar la neutralidad, sino para mostrar las demandas de
Dios en cada punto. Van Til dice,

La gracia comun no es un don de Dios por el cual, su propio llamado a los hombres al
arrepentimiento, quienes han pecado contra El, es temporalmente opacado. La gracia
comun debe mas bien servir al llamado de Dios al arrepentimiento. Debe ser una
herramienta por medio de la cual el creyente, como el siervo de Cristo, puede llamar al
no creyente al arrepentimiento. Los creyentes pueden mostrarle objetivamente a los no
creyentes que la unidad de la ciencia puede lograrse sélo sobre la base teista Cristiana

(ibid., p. 195).

Vemos entonces que la criticas presentadas al principio de este estudio no dafian, sino que mas
bien sirven para sefialar ain mas, la fortaleza y la necesidad de la epistemologia presuposicional.



Capitulo Diez
Terreno Comun Que No Es Neutral

En los dos estudios anteriores hemos visto que la necesidad de presuponer la verdad
revelada de Dios con el objetivo de alcanzar el conocimiento de cualquier cosa — desde la
composicion quimica del agua hasta el camino de la salvacion — no genera (1) una arrogancia
irracional, y tampoco (3) priva al no creyente de un conocimiento del mundo. Una tercer
acusacion en contra de la posicion epistemoldgica del presuposicionalismo Cristiano es que
excluye la discusion significativa y la argumentacion exitosa con los no Cristianos.
Supuestamente un presuposicionalista niega que haya algun terreno comun entre los creyentes
y los no creyentes, y asi el apologista no tendria ningin punto de contacto con el no creyente y
ninguna base sobre la cual podria comunicar ideas.

Una respuesta apropiada a esta linea de ataque requiere que tomemos en cuenta (1) al Dios
a quien representamos, (2) el pecador a quien le hablamos, y (3) el contexto en el cual
razonamos con él.

El Sefior Dios es el Creador del cielo y de la tierra (Gén. 1:1); nuestro entendimiento
debiese comenzar aqui. El lo ha hecho todo (Exo. 20:11; Neh. 9:6; Sal. 104:24; Isa. 41:24);
“en El fueron creadas todas las cosas, las que hay en los cielos y las que hay en la tierra,
visibles e invisibles” (Col. 1:16a). Todos los hombres son Su creacidn, el rico y el pobre
(Prov. 22:2). “Todas las cosas ha hecho Jehovéa para si mismo” (Prov. 16:4): “todo fue creado
por medio de él y para él” (Col. 1:16b). Su dominio soberano se extiende sobre todas las cosas
en el mundo. El hace todas las cosas seguin Su consejo (Efe. 1:11), y cada minuto del dia le
pertenece a El (Sal. 74:16). El posee todo en la creacion, y toda faceta de la vida debiese
servirle. “De Jehova es la tierra y su plenitud; el mundo y los que en él habitan” (Sal. 24:1);
Dios declara “todo lo que hay debajo del cielo es mio” (Job 41:11; cf. Gén. 14:19; Exo. 9:29;
Deut. 4:39; 20:14; etc.). Como confeso Rahab “Jehova vuestro Dios es Dios arriba en los
cielos y abajo en la tierra” (Jos. 2:11); asi pues, la grandeza, el poder, la gloria, la victoria 'y la
majestad son suyas, pues todo lo que hay en los cielos y en la tierra son Su posesion (1 Crén.
29:11). El gobierno soberano de Dios se extiende hasta los confines de la tierra (Sal. 59:13),
sobre toda alma (Eze. 18:4), en todas las generaciones (Exo. 15:18; Sal. 10:16; 145:13;
146:10). Por lo tanto, el Dios que cre0 todas las cosas rige sobre todo (Sal. 103:19).

En este caso todo lo que hay en el ambito de lo creado debe servir, y ser usado para servir
al Sefior Creador: “Porgue de él, y por él, son todas las cosas” (Rom. 11:36). No hay ni una
pulgada cuadrada del mundo, ni una fraccion de segundo, que no dependa de Dios, que no sea
controlado por Dios o que no le sirva. Por ende, al hombre se le manda que haga todo lo que
hace para la gloria de Dios (1 Cor. 10:31); se requiere que nuestros cuerpos sean sacrificios
vivientes en el servicio a Dios (Rom. 12:1). De hecho, todo lo que hacemos, sea de palabra o
de hecho, llega a encontrarse bajo este mandamiento. Incluso el uso de nuestra razén o de
nuestras mentes debe hacerse segun la direccién de Dios y para Su gloria (2 Cor. 10:5), pues
su dominio soberano abarca las areas de la sabiduria y el conocimiento (Col. 2:3). Asi vemos
que literalmente es verdad que en todas las cosas Dios ha de ser glorificado (1 Pedro 4:11).
Debido a que todo y todas las areas son creadas por Dios nada queda exceptuado del
requerimiento de ser consagrado, o puesto aparte, para El — debemos ser santos en “toda
nuestra manera de vivir” (1 Ped. 1:15).



La conclusién de esta linea de pensamiento es poderosamente evidente: no puede haber
ningun terreno neutral entre el creyente y el no creyente, entre la obediencia y la rebelion,
entre respetar y abusar de lo que pertenece a Dios (i.e., todo). “Ninguno puede servir a dos
sefiores” (Mat 6:24); “el que no es conmigo, contra mi es” (Mat. 12:30). Por lo tanto, no hay
area en el mundo, en el pensamiento, en palabra, 0 en hecho que sea irrelevante, indiferente o
neutral hacia Dios y Sus demandas. El Cristiano debe reconocer este hecho mientras trata con
el no creyente. No hay tema que pueda discutir que carezca de implicaciones religiosas o que
esté libre de compromisos religiosos. No existe ninguna zona “desmilitarizada” entre el
campo de la incredulidad y las fuerzas obedientes a Cristo. Dios lo posee todo o nada. Todas
las areas de la vida y todos los hechos son lo que son debido al decreto soberano de Dios, y asi
no hay lugar al que el hombre pueda huir para escapar de la influencia, control y
requerimientos de Dios. En el mundo de Dios la neutralidad es imposible.

Ademaés, Dios no solamente ha creado todas las cosas para si mismo, y no solamente
gobierna sobre toda area, sino que se revela a Si mismo de manera persistente y universal a
todos los hombres. Dios nunca se ha dejado a si mismo sin testimonio (Hechos 14:17).
Ningun hombre puede afirmar ignorancia de su Creador, pues Dios mismo se ha dado a
conocer manifestandose a todo hombre (Rom. 1:19). De hecho, sus atributos invisibles son
claramente visibles por medio del mundo creado (Rom. 1:20). Entonces aqui, una vez mas,
debemos concluir en que no puede haber ningln terreno comun, ninguna area que deje de
ejercer una presion revelacional sobre el pecador. Dondequiera que mire el pecador se
encuentra a si mismo confrontado por el Dios con quien tiene que habérselas. No puede haber
una zona de seguridad donde el pecador pueda huir para refugiarse. Si lo hubiera, el pecador
se quedaria alli permanentemente para escapar de su Hacedor. Pero no hay escape de Dios
(Sal. 139:7-8).

De modo que el Cristiano debiese esforzarse para traer a los pensadores incrédulos a darse
cuenta plenamente del reclamo exhaustivo de Dios sobre ellos. El Dios del universo,
universalmente sustentador, universalmente reinante y universalmente revelador no le ha
otorgado a la creacién — ni puede — ni siquiera la mas minima area de neutralidad. Por
consiguiente, el creyente se equivoca al buscar (y presumir encontrar) un tema que no desafie
al no creyente con las demandas presuposicionales que hemos discutido en los estudios
previos. La esperanza de que tal topico o hecho neutral pudiera llegar a ser el punto de partida
para un argumento que progresivamente convenza al no creyente de la verdad de la palabra de
Dios (pulgada a pulgada) es algo inutil. Cristo es el Sefior incluso en el mundo del
pensamiento. Ningun hecho, area de conocimiento o sabiduria, deja de revelar Sus
requerimientos y manifestar Su control soberano. El punto de partida para el entendimiento no
es la neutralidad sino la reverencia al Sefior.

Las consideraciones anteriores no solamente establecen que no existe ningln terreno
neutral entre el creyente y el no creyente, sino que también existe un terreno comudn siempre
presente entre el creyente y el no creyente. Lo que debe tenerse en mente es que este terreno
comun es el terreno de Dios. Todos los hombres tienen en comun el mundo creado por Dios,
controlado por Dios y que revela a Dios constantemente. En este caso, cualquier area de la
vida o cualquier hecho pueden usarse como punto de contacto. La negacion de la neutralidad
asegura, en lugar de destruir, la base para lo que es comun.



Siempre Listo, Directrices para Defender la Fe — 30: El Punto de contacto

Capitulo 11

Donde se encuentra y no se encuentra el punto de
contacto'

Al acernos a la cuestion de terreno comun (o el punto de contacto) con el incrédulo,
hemos considerado primeramente el Dios quien representamos. Puesto que Dios es el
creador de todas las cosas, puesto que El, de manera soberana, controla cada evento, y
puesto que El se revela a si mismo claramente en cada hecho del orden creado, es
completamente imposible que existe cualquier terreno neutral, cualquier esfero o aspecto de
realidad donde el hombre no se encuentra confrontado con las declaraciones de Dios,
cualquier area de conocimiento donde el asunto teoldgico sea sin importancia. Sin embargo
ésta perspectiva garantiza que haya terreno comun entre el creyente y no creyente—terreno
comun de la naturaleza metafisica (es decir, en el area de epistemologia). Todo el mundo,
todo el campo creado y la historia publica constituyen algo comdn entre el cristiano y el no
cristiano. Pero este terreno comun no es terreno neutral; mas bien es terreno de Dios. No
hay ningun lugar para pararse en este mundo—atn en el mundo de pensamiento—que no es
terreno comun.

Junto con el terreno comdn hemos hablado acerca de Dios quien representamos. El es el
creador de todas las cosas, puesto que él controla cada evento, y puesto que él claramente
se revela a si mismo en cada hecho del orden creado, es completamente imposible que
debiera existir ningan terreno neutral, cualquier territorio o aspecto de la realidad donde el
hombre no esta confrontado con las declaraciones de Dios, en cualquier area de
conocimiento donde el apecto teoldgico no es importante.

Ademaés de considerar al Dios quien representamos, debemos tomar en cuenta la persona
a quien hablamos. Particularmente debemos reconocer los efectos noeticos del pecado. La
caida del hombre tuvo resultados drésticos en el mundo de pensamiento; aun la habilidad
del hombre de razonar se vuelve depravada y frustrada. Toda la creacion fue sujetada a
vanidad, y por eso llegaron confusion, ineficiencia y desesperacion escéptico en la esfera
epistémico. Lo que es mas, la corrupcién moral domind los pensamientos del hombre (Gen.
6:5)* tanto que el uso malvado de la mente del hombre se volvié completo, continuo y
ineludible. EI hombre injustamente detiene la verdad para adherirse a la mentira:

Romanos 1:18 Porque la ira de Dios se revela desde el cielo contra toda impiedad e
injusticia de los hombres que detienen con injusticia la verdad;

1 Greg L. Bahnsen, Always Ready: Directions for Defending the Faith, Nacogdoches, Texas:
Covenant Media Press, 1996. 45-48.

2 Génesis 6:5 Y vio Jehova que la maldad de los hombres era mucha en la tierra, y que todo
designio de los pensamientos del corazén de ellos era de continuo solamente el mal.



Siempre Listo, Directrices para Defender la Fe — 30: El Punto de contacto

Romanos 1:25 ya que cambiaron la verdad de Dios por la mentira, honrando y
dando culto a las criaturas antes que al Creador, el cual es bendito por los siglos.
Amén.

Con su “seudo-sabiduria” (es decir “supuesta sabiduria”) el mundo se niega a conocer a
Dios (I Cor. 1:21),® porque Satanas cego el entendimiento del hombre (11 Cor. 4:4). El
hombre utiliza su razonamiento no para glorificar a Dios y aumentar su reino, sino que para
levantarse en oposicion arrogante contra el conocimiento de Dios (I1 Cor. 10:5). Van Til
comenta de esta manera:

Cuando decimos que pecado es ético no queremos decir, sin embargo, que pecado
afecto solamente la voluntad del hombre y no su intelecto también. El pecado afecto
cada aspecto de la personalidad del hombre. Todas las reacciones del hombre en
cada relacion en la cual Dios le habia puesto fueron éticas y no meramente
intelectuales; la parte intelectual en si es ética.*

En sus Institucién de la Religion Cristiana, Juan Calvino muy intencionadamente
comenta que los filésofos necesitan ver que hombre es corrupto en cada aspecto de su ser—
que la caida esta relacionada con los funcionamientos mentales (poderes mentales) del
hombre tanto como su voluntad y emociones.

Ahora, esto explica porque no podemos intentar encontrar terreno comun en la
interpretacion del incrédulo o entendimiento autbnomo de cosas, si es de leyes de Idgica,
los hechos de historia, o las experiencias de personalidad humana. EI no cristiano busca
detener la verdad y tergiversarla a un esquema naturalista. El quiere excluir la
interpretacion de Dios quien hace que todas las cosas y eventos sean lo que son
(anunciando lo por venir desde el principio, Isa. 46:10). El erudito cristiano no puede
encontrar ninguna cosa mas alla de acuerdo formal, no puede ubicar un entendimiento
verdaderamente comun, en las palabras y opiniones del incrédulo. Especificamente, y lo
que es el quid del asunto de desacuerdos con eruditos incrédulos o pensadores, debemos ver
que el incrédulo tiene un diagndéstico erréneo de su situacion y de si mismo. El incrédulo
cree que su proceso de pensar es normal. Cree que su mente es el dltimo tribunal de
apelacion en todos los asuntos de conocimiento. Cree que el es el punto de referencia por
todas interpretaciones de los hechos. Es decir, epistemoldgicamente se ha vuelto una ley en
si mismo: auténomo.

Por lo consiguiente, la depravacion y supuesta autonomia del pensar de hombre no
permiten que el cristiano regenerado busque terreno comun en la perspectiva autdbnoma y
confesada del hombre en ningln area. En lugar de estar de acuerdo con la concepcion,
ordenamiento o evaluacion de su propia experiencia del pecador, el cristiano busca su
arrepentimiento—arrepentimiento en Is esfera de pensamiento. Nuestro enfoque debe ser lo
de Isaias 55:7, “Deje el impio su camino, y el hombre inicuo sus pensamientos, y vuélvase

31 Corintios 1:21 ' Pues ya que en la sabiduria de Dios, el mundo no conocié a Dios mediante la
sabiduria, agradé a Dios salvar a los creyentes por la locura de la predicacion.
4 Cornelius Van Til, La Defensa de la Fe, Philadelphia: Presbyterian and Reformed, 1955, 63.



Siempre Listo, Directrices para Defender la Fe — 30: El Punto de contacto

a Jehova.” Puede ser que un paciente moribundo requiera una operacion y sin embargo la
idea le horrorice de modo que se engafia pensando que su condicion solamente requiere una
curita. Si un doctor aceptara la concepcion que el paciente tuvo de si mismo y su condicion
real, el doctor no solamente seria un loco, sino que también desmostaria que no le
importara el bienestar del paciente. Asi es también el erudito cristiano quien
verdaderamente desea el arrepentimiento del pensador no regenerado no debe permitir que
el no creyente se diagnéstique su propia condicion y pensamientos y luego que recete un
remedio insuficiente. El pensador no regenerado no necesita meramente un curita de mas
informacion; él necesita la mayor operacion interna de regeneracion. El necesita renunciar a
sus pensamientos y ser renovado en conocimiento segun la imagen de su creador:

Col. 3:10 y revestido del nuevo, el cual conforme a la imagen del que lo cred se va
renovando hasta el conocimiento pleno.

Sin embargo, en negar terreno comun en el area de la interpretacion autbnoma de
experiencia del no cristiano, el presuposictionalista no ensefia que no tiene un punto de
partida (punto de contacto) con el no creyente. El hecho de que el no creyente esta
equivocado en sus automos esfuerzos interpretativos no significa que €l y el Cristiano son
(hablando epistemol6gicamente) como barcos pasandose en las tinieblas. ¢Por qué? Porque
los dos tienen algo de gran importancia en comun. Ambos, sin tomar en cuenta su estado
espiritual, son creados en la imagen de Dios (imagio dei). Mientras el no regenerado
necesita ser renovado con respecto a la imagen de Dios, todavia permanece en él. Hombre
no puede cesar de ser hombre, y ser hombre es ser la imagen de Dios. Hombre es la réplica
finita de Dios, siendo semejante a él en cada respecto que es apropiado por la criatura
parecerse a su Creador. Por este medio ningun hombre puede escapar la cara de Dios,
porque la imagen de Dios se lleva con el hombre dondequiera se vaya—aun hasta Hades.
Por lo consiguiente, el creyente puede ubicar un punto de partida (punto de contacto) en sus
platicas con el no creyente en lo mas profundo de ellos. Para siempre la creacion establece
no hay ningn hombre que la revelacion de Dios no ha tocado; los hombres fueron creados
con la capacidad de entender y reconocer la voz de su creador. Van Til dice que nosotros
estamos:

...asegurados de un punto de partida en el hecho de que cada hombre es hecho en la
imagen de Dios y tiene la ley de Dios sellada sobre él. Con ese Unico hecho
podemos descansar con seguridad con respecto al problema del punto de partida (de
contacto). Porque ese hecho hace que los hombres siempre tengan acceso al
Sefior...Solamente por encontrar el punto de contacto asi en el sentido de deidad en
el hombre que habita debajo de su propia concepcion de autonomia podemos ser
ambos fieles a la Escritura y efectivos en razonar con el hombre natural.’

Entonces, hemos visto hasta ahora que el presuposicionalismo toma en serio las
doctrinas de creacion, la soberania de Dios, revelacion natural, el hombre como creado en
la imagen de Dios y la depravacion total. El presuposicionalismo sostiene que

5 Ibid., 111, 112.



Siempre Listo, Directrices para Defender la Fe — 30: El Punto de contacto

definitivamente hay un esfero de terreno comun entre los creyentes y los no creyentes
(terreno lo cual es metafisica en su naturaleza), pero ese terreno comun no es terreno
neutral. Ademas, ese terreno no se encuentra en la concepcion autonoma del hombre
natural y su interpretacion de su experiencia ni de los hechos del mundo. El cristiano no
tiene un punto de contacto alli, sino que en la condicién real del hombre como la imagen de
Dios. Por lo tanto, es claro que la tercera critica del presuposicionalismo la cuél se
menciond en una leccién anterior es completamente sin fundamento. Lejos de aislarse los
hombres en torres de pensamiento mutuamente inaccesibles, el presuposicionalismo
consigue (obtiene) el terreno comin y ademas un punto de contacto (partida) entre el
cristiano y no cristiano. Es nada mas una cuestion de encontrarlos en el lugar correcto.

Este articulo es el capitulo 11 del libro Siempre Listo, Directrices para Defender la Fe, del
Dr. Greg Bahnsen.



La Insensatez de la Incredulidad

Ladeclaracion y el desafio centrales de la apologética Cristiana se expresan en la
pregunta retorica de Pablo, “ ¢No ha enloguecido Dios la sabiduria del mundo?’ (I Cor.
1:20.) Los ataques criticos que se dirigen contralafe Cristiana en e mundo del
pensamiento no pueden enfrentarse con respuestas poco sistematicas ni apelando alas
emociones. A lalarga, el creyente debe responder ala arremetida del no creyente atacando
la posicién del incrédulo en sus fundamentos. Debe desafiar |as presuposiciones del no
creyente, preguntando incluso si es posible el conocimiento, dadaslas nocionesy la
perspectiva del no Cristiano. El Cristiano no puede estar construyendo por siemprey de
manera defensiva respuestas simplistas a la interminable variedad de criticas presentadas
por laincredulidad; debe tomar la ofensivay mostrarle a no creyente que no tiene un punto
inteligible donde posarse, que no tiene una epistemol ogia consistente, y ninguna
justificacion para @ discurso, la predicacion o la argumentacién significativa. La seudo-
sabiduria del mundo debe ser reducida a insensatez — en cuyo caso ninguna de las criticas
del incrédulo tiene fuerza alguna.

Si vamos a entender como contestarle al insensato, si vamos a ser capaces de demostrar
gue Dios ha enloquecido ala seudo-sabiduria del mundo entonces debemos primero
estudiar la concepcion biblica del insensato y su insensatez.

En la perspectiva de las Escrituras el insensato no es basicamente a guien de mente
estrecha o un inculto iletrado; puede ser aguien bastante educado y sofisticado segun los
calculos sociales. Sin embargo, es un necio porque ha abandonado la fuente de la verdadera
sabiduria en Dios con el propdsito de confiar en sus propios poderes intel ectuales
(supuestamente) autosuficientes. Es aguien que no puede ser ensefiado (Prov. 15:5);
mientras que el hombre sabio presta atencion a consejo que se le brinda, “el camino del
necio es derecho en su opinién” (Prov. 12:15). El necio tiene una completa auto-confianza
y piensa de si mismo como alguien intel ectualmente auténomo. “El que confia en su propio
corazén es necio” (Prov. 28:26). Un necio no puede pensar, en cuanto a si mismo, que esté
equivocado (Prov. 17:10). El juzga las cosas de acuerdo a sus propios estandares pre-
establecidos de verdad y justicia, y asi, alalarga, resulta que sus propios pensamientos
siempre terminan siendo correctos. El necio esta seguro de que puede confiar en su propia
autoridad racional y en su examen intelectual. “El insensato se muestrainsolente y
confiado” (Prov. 14:16), y por lo tanto, profiere su propia opinion (Prov. 29:11).

En realidad, este hombre autdnomo es torpe, terco, grosero, obstinado y tonto. Profesa
ser sabio en si mismo, pero desde el momento que abre su boca queda claro que es (en €l
sentido biblico) “un necio” — su Unica sabiduria mas bien consistiria en guardar silencio
(Prov. 17:28). “El corazon de los necios publica la necedad” (Prov. 12:23), y €l necio
manifestara necedad (Prov. 13:16). Se alimenta de necedades de manerairreflexiva (Prov.
15:14), luego la escupira (Prov. 15:2), y regresara a ella como un perro vuelve a su vomito
(Prov. 26:11). De modo que esta tan enamorado de su necedad y tan dedicado a su
preservacion que “es mejor encontrarse con una osa ala cual han robado sus cachorros, que
con un fatuo en su necedad” (Prov. 17:12). Aunque puede ser que finja objetividad, “no



toma placer el necio en lainteligencia, sino en que su corazon se descubra’ (Prov. 18:2).
Estd comprometido con sus propias presuposiciones y desea salvaguardar su autonomia. De
modo que no se apartara del mal (Prov. 13:19), y asi, toda su charla culta no revelanada
excepto sus labios perversos y mentirosos (Prov. 10:18; 19:1). Puede hablar de manera
orgullosa, pero “laboca del necio es quebrantamiento parasi, y sus labios son lazos para su
ama’ (Prov. 18:7). No soportara el juicio de Dios (Sal. 5:5).

¢Como se convierte un hombre en tal necio auto-engafiado y supuestamente autbnomo?
Un necio despreciala sabiduriay lainstruccion, negandose ainiciar su proceso de
pensamiento con ladebidareverencia al Sefior (Prov. 1:7). Rechaza los mandamientos de
Dios (Prov. 10:8) y hasta se atreve areprochar al Todopoderoso (Sal. 74:22; Job 1:22). “El
pensamiento del necio es pecado” (Prov. 24:9). El necio no sera gobernado por la palabra
de Dios; es anarquico, asi como su pensamiento es anarquico (i.e., pecaminoso, 1 Juan 3:4).
Al rechazar laley o lapaabrade Dios, el necio respeta su propia palabray ley en su lugar
(es decir, es autd-nomo). La Escritura describe ala gente que no conoce a Dios, Sus
caminosy Sus juicios como necios (cf. Jer. 4 —5). El necio vive en unaignorancia practica
de Dios, pues en su corazon (del cual manan los asuntos cruciales de lavida, Prov. 4:23) €l
necio dice que no hay Dios (Sal. 14:1; cf. Isa. 32:16). Vive y razona de una manera atea—
como si él fuera su propio sefior. En lugar de ser dirigida de manera espiritual, lavision del
necio esta atada alatierra (Prov. 17:24). Le sirve alacriatura (e.g., ala autoridad de su
propia mente) en lugar de servir a Creador (Rom. 1:25).

El hombre que escucha las palabras de Cristo y aln asi edifica su vida sobre el rechazo
de aquellarevelacion es un necio (Mat. 7:26), y el hombre que reprime larevelacion
general de Dios en el ambito de lo creado también es descrito como un tonto (Rom. 1:18).
Queda bastante claro, entonces, que un necio es uno gque no hace de Diosy Su revelacion €
punto de partida (la presuposicion) de su pensamiento. Los insensatos desprecian la
predicacion de la cruz, se rehlisan a conocer a Dios, y no pueden recibir |a palabra de Dios
(1 Cor. 1 - 2). EI hombre auto-proclamado autbnomo, €l no creyente, no se someteraala
palabra de Dios ni edificard su viday pensamiento en ella. Por lo tanto, laincredulidad y la
ignorancia de lavoluntad de Dios produciran insensatez (1 Cor. 15:36; Efe. 5:17).

Como resultado, €l necio no posee la concentracion necesaria para encontrar la sabiduria;
de manera vanidosa piensa gque se puede obtener o disponer de ella de manerafacil (Prov.
17:16, 24). Al gloriarse en el hombre el pensamiento del necio se hace indtil y vergonzoso
(1 Cor. 3); su corazon se entenebrece, y su mente se llena de vanidad (Rom. 1:21). Debido
asuincredulidad y rebelion contrala palabra de Dios, el necio no tiene labios llenos de
ciencia (Prov. 14:7). De hecho, debido a que no escoge reverenciar al Sefior, € necio
aborrece el conocimiento (Prov. 1:29). El no creyente que criticalafe Cristiana es este
tonto que hemos estado describiendo antes. Al responderle a necio e apologista Cristiano
debe tener como meta demostrar que laincredulidad es, afin de cuentas, destructiva para
todo el conocimiento. Al necio se le debe mostrar que su autonomia es hostil al
conocimiento — que Dios enloquece |a“ sabidurid’ del mundo.

Traducido por Donald Herrera Teran, para
WWW.contra-mundum.org



http://www.contra-mundum.org

Un Doble Procedimiento Apologético

Por Greg L. Banhsen

“¢Donde esta el sabio? ¢Donde esta el escriba? ¢Donde esta el disputador de este siglo?
¢No ha enloquecido Dios la sabiduria del mundo?’ Pablo podia plantear su método
apologético paralafe Cristiana con base en este conjunto de preguntas retoricas (1 Cor.
1:20), sabiendo que la palabra de la cruz destruye la sabiduria del mundo y que reduce su
discernimiento alanada (v. 19). El corazon no regenerado, con su mente entenebrecida,
evalla al evangelio como debilidad y locura (vv. 18, 23), pero lo cierto es que éste expresa
el poder salvador y la verdadera sabiduriade Dios (vv. 18, 21, 24).

Lo que el mundo llama*“locura’ en realidad es sabiduria. A lainversa, o que el mundo
considera “sabio” en realidad es locura. El no creyente tiene todos sus criterios al revés, de
modo que se burla de lafe Cristiana o la mira como algo intel ectual mente deshonroso. Pero
Pablo sabia que Dios podia desenmascarar la arrogancia de laincredulidad y exhibir su
lamentable pretension de conocimiento: “Porque lo insensato de Dios es més sabio que los
hombres, y |o débil de Dios es més fuerte que los hombres’ (v. 25). Aungue €l no creyente
miralafe Cristiana como algo loco y débil, esafe tiene lafuerzay los recursos intel ectuales
para exponer la“sabiduria mundana’ por lo que verdaderamente es. unatotal locura. Dios
ha escogido o (asi Ilamado) necio del mundo para poder avergonzar a aquellos que se
jactan de su (asi llamada) sabiduria (v. 17).

Frente alarevelacion de Dios el no creyente esta “sin excusa’ [sin apologétical (cf.
Rom. 1:20, en &l Griego). A lalarga, su posicion intelectual no tiene credenciales que
valgan la pena. Cuando se enfrenta contra el desafio intelectual del evangelio tal como
Pablo |o presentaba, el no regenerado se queda sin lugar y sin posicion. Pablo expresa el
resultado del encuentro de manera sucinta cuando declara, “ ¢Dénde esta € sabio? ¢Donde
esta el disputador de este siglo?” El hecho es que Dios confunde |a sabiduria de este
mundo, de modo que no queda lugar para el no creyente genuinamente sabio. No ha nacido
el hombre que pueda debatir y defender de manera adecuada |la perspectiva de este mundo
(i.e., laincredulidad). No se puede justificar €l rechazo alafe Cristiana, y laposicién
intelectual del no creyente no se puede defender de manera genuina en el mundo del
pensamiento. Las armas espirituales del apologista Cristiano son poderosas en Dios parala
destruccion de argumentos y toda altivez que se levanta contra el conocimiento de Dios (2
Cor. 10:4-5). El no creyente, como vimos en el Ultimo estudio, es un necio segin la
perspectiva escritural, y como tal su posicién equivale aun desprecio del conocimiento
(Prov. 1:20-22); su ataque intelectual contra el evangelio proviene de un “conocimiento”
Ilamado asi de manera falsa (1 Tim. 6:20).

El apologista debe tener como propdsito avergonzar este supuesto conocimiento (que es,
en el fondo, un menosprecio del conocimiento); debiese poner de manifiesto la necedad de
esta “ sabiduria’” del mundo. Esto requiere mucho més que un esfuerzo poco sistematico por
aducir vagas probabilidades de evidencias aisladas afavor de laracionalidad del
Cristianismo. En vez de eso, requiere una demostracion a plena escala de lairracionalidad



del anti-Cristianismo en contraste con la certidumbre de verdad que se encuentraen la
Palabra de Dios. El Dr. Van Til escribe:

Labatalla entre el teismo Cristiano y sus oponentes cubre todo el campo del
conocimiento... Laafirmacion fundamental del teismo Cristiano es
simplemente esta, que no se puede saber absolutamente nada a menos que
Dios existay sea conocido... Lo importante de sefialar es esta diferencia
fundamental entre el teismo y el antiteismo sobre la cuestion de la
epistemologia. No hay un solo lugar en el cielo o en latierrasobre € cua no
haya disputa entre las dos partes en oposicion.

(Un Examen de la Epistemologia Cristiana, Fundacion Cristiana den Dulk,
1969, p. 116.)

Se puede decir que el método de razonar por presuposiciones es indirecto mas
gue directo. El asunto entre los creyentes y 10s no-creyentes en el teismo
Cristiano no se puede arreglar por medio de una apelacion directaalos
“hechos’ 0 “leyes’ sobre cuya naturaleza y significado se hayan alcanzado
acuerdos por las partes que participan del debate... El apologista Cristiano
debe colocarse en la posicion de su oponente, asumiendo el carécter correcto
de su método simplemente por causa del argumento, para asi mostrarle que,
con base en tal posicién, los “hechos’ no son hechosy las “leyes’ no son leyes.
También debe pedirle al no-Cristiano que se coloque en la posicion Cristiana
por causa del argumento para poderle mostrar que sblo sobre tal base los
“hechos’ y las “leyes’ aparecen como elementosinteligibles...

Por lo tanto, se debe hacer la afirmacion que solamente el Cristianismo es
razonable, y por ende, que los hombres pueden abrazarlo con suma confianza.
Y que estotalmente irracional, que es completamente irracional sostener
cualquier otra posicion aparte del Cristianismo. Solamente €l Cristianismo no
crucificaalarazén en si... Lamejor, la tnica prueba absolutamente cierta de
laverdad del Cristianismo es que, a menos que se presuponga su verdad, no
hay prueba de nada. Se prueba asi que el Cristianismo es el fundamento mismo
delaideadelapruebaen si.

(La Defensa de la Fe, Filadelfia: Presbyterian and Reformed, 1955, pp. 117-
118, 396.)

Se le debe responder a necio mostrandole su necedad y la necesidad del
Cristianismo como la precondicion para que existalainteligibilidad.

En Proverbios 26:4-5 se nos instruye en cuanto a como debemos responderle al no
creyente necio — como debemos demostrar que Dios averglienza ala asi llamada
“sabiduria’ de este mundo. “Nunca respondas al necio de acuerdo con su necedad,
para que no seas tu también como é. Responde a necio como merece su necedad,
para que no se estime sabio en su propiaopinion.” Aqui se describe el doble
procedimiento apol ogético mencionado antes por Van Til. En primer lugar, no sele
debe responder al no creyente en términos de sus propias presuposiciones mal
orientadas; el apologista debe defender su fe trabgjando a partir de sus propias



presuposiciones. Si se rinde ante las nociones del no creyente, el creyente jamas
podra presentar razon de la esperanza que hay en é. Habra perdido la batalla desde
el principio, quedandose atrapado constantemente detras de las lineas enemigas. Y
por ende, no se hara galade lafortalezaintelectual y el desafio del Cristianismo.

Pero luego, en segundo lugar, €l apologista debe contestarle al necio de acuerdo a
sus auto-proclamadas presuposiciones (i.e., de acuerdo a su necedad). Al hacer esto,
tiene como propdsito mostrarle al no-creyente el resultado de aguellas nociones.
Perseguidas por su fin constante, las presuposiciones de laincredulidad hacen que el
razonamiento del hombre se torne vano y su experiencia, incomprensible; en
resumen, conducen ala destruccién del conocimiento, al calején sin salidade la
inutilidad epistemol 6gica, alanecedad plena. Al colocarse en la posicion del no-
creyentey llevarla a punto en que — en su locura— socavalos hechosy las leyes, €
apologista Cristiano le impide a necio ser sabio en su propia presuncion y
engreimiento. De modo que puede concluir, “ ¢Donde entonces esté4 el disputador
sabio de este mundo?!” No hay ninguno, pues como lo ilustrala historiade la
filosofia humanista de maneratan clara, Dios ha avergonzado |la sabiduria del
mundo. Es confundida por la predicacion “necia’ delacruz.

Traduccion de Donald Herrera Teran, para http://www.contra-mundum.org



http://www.contra-mundum.org

Capitulo Quince

Respondiéndole al Necio

En los ultimos dos estudios hemos comenzado a ver la apologética desde el punto de vista
biblico. Se ha sefialado que (1) la perspectiva intelectual del no creyente es la de un “necio” (en
el sentido escriturd), (2) € no creyente proclama una seudo-sabiduria que en realidad es un odio,
una destruccién del conocimiento, (3) Dios reduce a necedad la sabiduriadel mundo y la
averglienza por medio de Su pueblo, quienes son capacitados para derribar todaimaginacion
exaltada contra el conocimiento de El, y (4) para poder darle una respuesta al necio el creyente
debe seguir un doble procedimiento: (a) negarse a contestar en términos de las presuposiciones
del necio, pues éstas socavan la posicion cristiana, y luego (b) responder en términos de las
presuposiciones del necio para mostrar hacia donde conducen, a saber, la inutilidad
epistemoldgica.

Aqui encontramos €l curso prescrito para ofrecerle una respuesta a todos los hombres que
piden unarazdn parala esperanza que hay en nosotros (cf. 1 Pedro 3:15). La estrategia
apologética ensayada anteriormente cumple la precondicion presentada por Pedro para defender
lafe, que “santifiquemos a Dios & Sefior en nuestros corazones.” Al rehusarnos a suspender la
verdad presupuesta de la palabra de Dios cuando argumentamos con aquellos que critican la fe
cristiana, reconocemos el sefiorio de Cristo sobre nuestro pensamiento. Su palabra es nuestra
autoridad dltima. Si fuésemos arazonar con €l no creyente de tal manera que confiaramos en
nuestros propios poderes intelectuales o en las ensefianzas de los (asi llamados) expertos (en
ciencia, o historia, o 16gica, o cuaquier otro campo) mas de lo que confiamos en la veracidad de
larevelacion de Dios, terminariamos el argumento (s es consistente) concordando con el no
creyente. En el lenguaje de Proverbios 26, le responderiamos al necio y terminariamos siendo
como €.

También, al emplear el procedimiento apologético presentado anteriormente podemos llegar a
la misma conclusion de Pablo en 1 Corintios 1, que la perspectiva intelectual del no creyente es,
en su base, unatotal necedad. Por consiguiente, podemos responder de maneraretdrica“ ¢Dénde
esta el sabio? ¢Doénde esta el disputador de este mundo?’ El hecho del asunto sera
abundantemente manifiesto: Dios enloquece la sabiduria del mundo, y lo hace por medio de la
palabra de la cruz. Al demostrarle al necio que sus presuposiciones pueden producir solamente
un falsamente [lamado conocimiento, €l creyente le responde de tal manera que no puede ser
sabio en su propia opinion. De este modo, este doble procedimiento en apologética
presuposicional apunta al éxito argumentativo sin comprometer la fidelidad espiritual. Ofrece
una explicacion razonada de la esperanza cristiana al mismo tiempo que reduce todas las
posiciones contrarias y criticas ala impotencia. Por supuesto que se ha de recordar en este punto,
gue el apologista debe realizar esta labor destructiva “con mansedumbre y reverencia’ (1 Pedro
3:15h).

Un resumen Util e instructivo del enfoque presuposicional a la apologética se ofrece en 2
Timoteo 2:23-25.

Pero desecha las cuestiones necias e insensatas, sabiendo que engendran contiendas.
Porgue € siervo del Sefior no debe ser contencioso, sino amable para con todos, apto




para ensefiar, sufrido; que con mansedumbre corrija alos que se oponen, por si quiza
Dios les conceda que se arrepientan para conocer la verdad.

Primero, el pasaje pone muy en claro que el apologista simplemente no debe tener una actitud
arrogante al tratar con los no creyentes. Debe ser gentil, paciente, cortésy no pendenciero. Estos
atributos son dificiles de manegjar parala mayoria de las personas que sostienen posiciones
doctrinales muy fuertes y que son diligentes para defender esas posiciones. Es fécil volverse
obstinado y celoso para dominar a tu oponente. Sin embargo, es la actitud opuesta, la que es
pacificay gentil, la qgue demuestra que nuestra sabiduria viene de lo alto (Santiago 3:13-17).

Segundo, este pasgje ensefia que aguellos que son desafiados a defender su fe no deben
consentir en responder en términos de la incredulidad necia. Pablo nos ordena rechazar las
cuestiones necias e insensatas — es decir, cuestiones que son presentadas desde el punto de vista
del necio. No hemos de someternos a la perspectiva autdnoma gque desecha la verdad de Dios; no
hemos de acceder ala demanda de neutralidad agndstica en nuestras discusiones. La cuestion o
tema orientado por €l necio hade ser puesto aun lado. Sin embargo, la accion de evitar las
cuestiones necias no toma la forma de silencio, pues el pasaje anterior indica que hemos de
educar a quien nos plantea preguntas. Se ha de ofrecer una respuesta, pero no una respuesta que
se conforma a las presuposiciones necias que hay detrés de la pregunta. De otra forma, 1o que
resultara es la contencion antes que la educacion.

Tercero, serevelaque el no creyente “se opone asi mismo.” Por medio de sus
presuposiciones necias el no creyente en realidad opera contra & mismo. El desecha la verdad
clara acerca de Dios que es fundamental para un entendimiento del mundo y de uno mismo, y
afirma una posicién que es contraria a su mejor conocimiento. Es intelectualmente
esguizofrénico. Esto debe hacérsele claro.

Cuarto, Pablo indica que lo que necesita el no creyente no es simplemente informacion
adicional. En vez de eso, necesita que su pensamiento sea totalmente trastornado; debe
experimentar una conversion hacia un conocimiento genuino de la verdad. Hasta que esta
revolucién suceda el no creyente tendra un conocimiento de Dios que le condena (cf. Rom.
1:18ff), pero un conocimiento genuino o sincero de la verdad — un conocimiento salvador —
puede venir Gnicamente con la conversion. Al no creyente se le debe ensefiar arenunciar a su
autonomia fingida y a someterse a la clara palabra de autoridad, la palabra de Dios.

Finalmente, el pasaje antes citado no dgja duda en cuanto a cual debe ser la fuente del éxito
apologeético: la soberana voluntad de Dios. Un hombre ser& convertido solo si esto le es
concedido de parte de Dios. Puesto que es El quien determina los destinos de todos los hombres
(cf. Efe. 1:1-11), El es quien también determinasi nuestro testimonio apologético seréa fructifero
0 no. De modo que, nos corresponde evitar cualquier intento de “mejorar” el enfoque escritural a
la apologética. Nuestra responsabilidad es ser fieles a las instrucciones del Sefior. El bendecira la
obediencia a Su voluntad; el éxito no puede venir por evadirla.

Tomado del silabo del curso “Una Introduccion Biblica a la Apologética,” por € Dr. Greg L.
Bahnsen (pags. 37, 38).

Traduccion de Donald Herrera Teran, para http://www.contra-mundum.org



http://www.contra-mundum.org

Siempre Listo, Directrices para Defender la Fe — 30: El problema del mal

Capitulo 30

El Problema del Mal

Ahora queremos dedicarnos a examinar algunas de las objeciones mas recurrentes y
bésicas que se levantan en contra de la Fe Cristiana por parte de aquellos que estan en
desacuerdo con la cosmovision Biblica — ya sea sus antagonistas intelectuales, aquellos que
lo desprecian y que son muy cultos, o las religiones que compiten con ella. Nuestro
objetivo sera sugerir como un método presuposicional de apologética responderia a estos
tipos de argumentos en contra del Cristianismo (o alternativas para ello) como una filosofia
de vida, conocimiento y realidad.

Quizas el desafio més intenso, agudo y persistente que los creyentes escuchan con
respecto a la verdad del mensaje Cristiano aparece en la forma de lo que ha sido llamado
“el problema del mal.” El sufrimiento y el mal que vemos a nuestro alrededor parece ser un
clamor en contra de la existencia de Dios — al menos un Dios que es tanto benevolente
como todopoderoso. Muchos piensan que este es el mas dificil de todos los problemas que
la apologética enfrenta, no solamente debido a la aparente dificultad I6gica dentro de la
perspectiva Cristiana, sino debido a la perplejidad personal que cualquier ser humano
sensible sentird cuando se ve confrontado con la terrible miseria y perversidad que se
pueden encontrar en el mundo. La inhumanidad del hombre para con el hombre es algo
notorio en toda época de la historia y en cada nacién del mundo. Existe una larga historia
de opresion, vejacion, crueldad, tortura y tirania. Encontramos guerras y homicidios,
codicia y avaricia, deshonestidad y mentiras. Encontramos temor y odio, infidelidad y
crueldad, pobreza y hostilidad racial. Ademas, incluso en el mundo natural nos
encontramos con mucho sufrimiento y dolor aparentemente innecesarios - defectos de
nacimiento, paréasitos, ataques de animales violentos, mutaciones radioactivas,
enfermedades debilitantes, cancer mortal, hambruna, heridas agobiantes, tifones, terremotos
y otros desastres naturales.

Cuando el no creyente mira hacia este infeliz "valle de lagrimas,” siente que hay una
fuerte razén para dudar de la bondad de Dios. ¢Por qué debiese haber tanta miseria? ¢Por
qué debiese estar distribuida de una manera aparentemente injusta? ¢Es esto lo que usted
permitiria si fuese Dios y pudiera impedirlo?

Tomando el Mal con Seriedad

Es importante para el Cristiano que reconozca - de hecho, que insista - la realidad y la
seria naturaleza del mal. EI tema del mal no es simplemente un juego intelectual de salon,
un asunto frio, una decisién antojadiza o relativista de ver las cosas de cierta manera. El
mal es real. El mal es horrible.

Solo cuando llegamos a estar emocionalmente cargados e intelectualmente apasionados
con respecto a la existencia del mal podemos apreciar la profundidad del problema que los



Siempre Listo, Directrices para Defender la Fe — 30: El problema del mal

no creyentes tienen con la cosmovisién Cristiana - pero, de igual manera, nos damos cuenta
porqué el problema del mal termina confirmando la perspectiva Cristiana, en lugar de
debilitarla. Cuando hablamos acerca del mal con los no creyentes, es crucial que ambos
bandos "jueguen con aplomo.” El mal debe ser tomado con seriedad, “como mal.”

Un pasaje bien conocido de la pluma del novelista Ruso, Fyodor Dostoevski,
inmediatamente sacude nuestras emociones y nos hace ser insistentes con respecto a la
maldad de los hombres, por ejemplo los hombres que son crueles con los nifios pequefios.
Se encuentra en su novela, Los Hermanos Karamazov.' Ivan le presenta su queja a
Alyosha:

"La gente habla algunas veces de crueldad bestial, pero eso es un gran insulto y una
gran injusticia para las bestias; una bestia nunca puede ser tan cruel como un
hombre, tan artisticamente cruel...

He reunido mucha, mucha informacion con respecto a los nifios Rusos, Alyosha.
Hubo una pequefia nifia de cinco afos que era odiada por su padre y su madre...
Como ves, debo repetirlo una vez mas, es una caracteristica peculiar de mucha
gente, este encanto por torturar a los nifios, y solamente a los nifios... Es justamente
su indefension lo que tienta al torturador, justo la confianza angelical del nifio que
no tiene refugio ni atractivo lo que enciende el fuego en su sangre vil.

Esta pobre nifia de cinco afios se hallaba sujeta a toda tortura posible por aquellos
padres estudiados. La golpean, la azotan, le dan de puntapiés sin ninguna razén
hasta que su cuerpo queda todo magullado. Luego, recurrian a mayores
refinamientos de crueldad - la encerraban toda la noche en el frio retrete casi
congelado, y para que no molestara durante la noche - quiza para que no pidiera ser
sacada de alli en mitad de la noche - le embadurnaban el rostro y le llenaban la boca
con excremento, y era su madre, era su madre la que hacia esto. Y aquella madre
podia dormir, joyendo los gemidos de esta pobre nifia! ¢Puedes entender por qué
una pequefa criatura, que ni siquiera puede entender lo que se le ha hecho,
golpeaba su pequefio corazén adolorido con su pequefio pufio en medio de la
oscuridad y el frio, y desahogaba sus mansas lagrimas, libres de resentimiento, ante
el Dios bondadoso para que la protegiera? ... ¢ Entiendes por qué esta infamia debe
suceder asi y ser permitida? jVaya, todo el mundo de conocimiento no vale la
oracion de aquella pequefia nifia de 'querido y amoroso Dios'!

Imagine que esta creando una estructura de destino humano con el objeto de hacer
felices a los hombres al final de la carrera, dandoles paz y reposo al fin, pero que
fuese esencial e inevitable torturar hasta la muerte sélo a una pequefa criatura -
aquella nifia que golpea su pecho con su pufio, por ejemplo - y fundamentar aquel
edificio sobre sus lagrimas no vengadas, ¢Consentirias tu en ser el arquitecto con

1 Trad. C. Garnett (New York: Modern Library, Random House, 1950), del libro V, capitulo 4. La cita aqui es
tomada de la seleccién encontrada en Dios y el Mal: Lecturas sobre el Problema Teoldgico del Mal, ed.
Nelson Pike (Englewood Cliffs, New Jersey: Prentice-Hall, 1964).



Siempre Listo, Directrices para Defender la Fe — 30: El problema del mal
esas condiciones? Dime, y di la verdad."”
"No, yo no estaria de acuerdo," dijo Alyosha suavemente.

Incidentes y soliloquios como este podrian multiplicarse una y otra vez. Ellos provocan
una indignacion moral en nuestro interior. También provocan una indignacion moral en el
no creyente - y ese hecho no debe ser despreciado por el apologista.

Una vez, mientras estaba haciendo un programa de radio con llamadas al aire, un oyente
se tornd sumamente malicioso cuando dije que debiamos adorar y alabar a Dios. El oyente
gue llamaba queria saber como alguien podria adorar a un Dios que permitia el abuso
sexual y la mutilacion de un bebé, tal como el nifio que el oyente habia visto en ciertas
fotografias presentadas en una corte judicial en el juicio de algin espécimen horrible de la
humanidad. La descripcion era escalofriante y seguramente evocaba repulsion en
cualquiera que la escuchara. Sabia que el oyente tenia el proposito de presionar fuertemente
su hostilidad contra el Cristianismo - en este caso dirigido hacia mi - pero en realidad yo
estaba muy contento de que el oyente estuviese tan airado. El estaba tomando el mal con
seriedad. Su condena del abuso de aquel nifio no era para él simplemente un asunto de
preferencia personal. Por esa razdn, me di cuenta que no seria dificil mostrar porqué el
problema del mal no es realmente un problema para el creyente - sino méas bien para el no
creyente. Tocaré este tema un poco més adelante.

El Mal como un Problema Légico

El “problema” del mal no siempre ha sido entendido apropiadamente por los apologistas
Cristianos. Algunas veces han reducido la dificultad del desafio del no creyente al
Cristianismo concibiendo el problema del mal como simplemente una enfadada
presentacion de evidencia contraria a la supuesta bondad de Dios. Es como si los creyentes
profesaran la bondad de Dios, pero luego los no creyentes tienen su contra-ejemplos.
¢Quién presenta el mejor caso a partir de los hechos a nuestro alrededor? El problema se
presenta (de manera imprecisa) como un asunto de quiéen tiene la evidencia méas fuerte de su
lado en contra del desacuerdo.

Por ejemplo, leemos a un apologista popular decir esto con respecto al problema del mal:
“Pero, en el andlisis final, la evidencia a favor de la existencia del bien (Dios) no se ve
viciada por la anormalidad del mal.” ;Y por qué no? “EIl mal sigue siendo un problema
desconcertante, pero la fuerza del misterio no es suficiente como para demandar que
desechemos la evidencia positiva a favor de Dios, de la realidad del bien... Aunque no
podemos explicar la existencia del mal, esa no es razén para que desechemos la evidencia
positiva a favor de Dios.”” Esto minimiza seriamente la naturaleza del problema del mal.
No es simplemente asunto de sopesar la evidencia positiva en contra de la evidencia
negativa a favor de la bondad en el mundo de Dios o en el plan de Dios (digamos, la
redencién, etc.). El problema del mal es un reto mucho mas serio que ése a la fe Cristiana.

2 R. C. Sproul, Objeciones Contestadas (Glendale, CA: Regal Books, G/L Publications, 1978), pp. 128, 129.



Siempre Listo, Directrices para Defender la Fe — 30: El problema del mal

El problema del mal asciende hasta convertirse en la acusacion de que existe una
incoherencia logica en la perspectiva Cristiana — sin importar cuanto mal haya en el
universo comparado con cuanta bondad puede encontrarse. Si el Cristianismo es
I6gicamente incoherente, ninguna cantidad de evidencia positiva, y basada en los hechos,
puede salvar su verdad. La inconsistencia interna haria, por si misma, que la fe Cristiana
Ilegara a ser intelectualmente inaceptable, aln aceptando que podria haber una gran
cantidad de indicadores o evidencia en nuestra experiencia a favor de la existencia de la
bondad o de Dios, considerados de otra manera.

El filésofo del siglo dieciocho, David Hume, expresé el problema del mal de una manera
fuerte y desafiante: “;Esta Dios dispuesto a impedir el mal, pero no es capaz?, entonces es
impotente. ¢Es capaz, pero no esta dispuesto?, entonces es malévolo. ¢Es capaz y al mismo
tiempo esta dispuesto?, ¢De donde, entonces, viene el mal?”® Lo que Hume estaba
argumentando es que el Cristiano no puede aceptar de manera l6gica estas tres premisas:
Dios es todo poderoso, Dios es absolutamente bueno, y sin embargo, el mal existe en el
mundo. Si Dios es todopoderoso, entonces debe ser capaz de impedir o eliminar el mal, si
lo desea. Si Dios es absolutamente bueno, entonces ciertamente desea impedir o eliminar el
mal. Sin embargo, es innegable que el mal existe.

George Smith declara el problema de esta manera en su libro, El Ateismo: EIl Caso en
Contra de Dios:* “Brevemente, el problema del mal es este... Si Dios sabe que hay mal pero
no puede impedirlo, entonces no es omnipotente. Si Dios sabe que hay mal y puede
impedirlo pero no desea hacerlo, no es omni-benévolo.” Smith piensa que los Cristianos no
pueden, de manera légica, tener ambas cosas: Dios es completamente bueno, lo mismo que
completamente poderoso.

Por lo tanto, la acusacion que los no creyentes hacen es que la cosmovision Cristiana es
incoherente; adopta premisas que son inconsistentes unas con otras, dado el problema del
mal en este mundo. El no creyente argumenta que, incluso si aceptara las premisas de la
teologia Cristiana (sin importar la evidencia a favor o en contra de ellas individualmente),
esas premisas no coordinan unas con otras. El problema del Cristianismo es un problema
interno — un defecto légico que incluso el creyente debe reconocer, en tanto que de manera
realista admita la presencia del mal en el mundo. Se piensa que este mal es incompatible ya
sea con la bondad de Dios o con el poder de Dios.

¢Para Quién es el Mal un Problema Légico?

Debiese ser obvio, después de un poco de reflexion, que no puede haber un “problema
del mal” que presionar en contra de los creyentes Cristianos a menos que uno pueda
legitimamente afirmar la existencia del mal en este mundo. Ni siquiera hay un problema
evidentemente l6gico en tanto que tengamos solamente estas dos premisas con las cuales

3 Dialogos con Respecto a la Religion Natural, ed. Nelson Pike (Indianapolis: Bobbs-Merrill Publications,
1981), p. 88.
4 Buffalo, New York: Prometheus Books, 1979.



Siempre Listo, Directrices para Defender la Fe — 30: El problema del mal

tratar:

1. Dios ES COMPLETAMENTE BUENO.
2. Dios ES COMPLETAMENTE PODEROSO.

Estas dos premisas, en si mismas, no crean ninguna contradiccion. El problema surge
unicamente cuando afiadimos la premisa:

3. EL MAL EXISTE (SUCEDE)

Por consiguiente, es crucial, para el caso del no creyente en contra del Cristianismo,
hallarse en posicion de afirmar que hay mal en el mundo — para sefialar hacia algo y tener el
derecho a evaluarlo como un ejemplo del mal. Si fuese el caso que ningin mal existe o
sucede jamas — es decir, lo que la gente inicialmente cree que es mal no puede ser
considerado “mal” de manera razonable — entonces no hay nada inconsistente con la
teologia Cristiana que requiera una respuesta.

¢Qué quiere dar a entender el no creyente cuando habla de “bien,” o por cual estandar
determina el no creyente lo que puede aceptarse como “bueno” (de modo que el “mal” sea
definido o identificado consecuentemente)? ¢ Cuales son las presuposiciones en términos de
las cuales el no creyente hace algun juicio moral cualquiera que éste sea?

Quizas el no creyente asuma como “bueno” cualquier cosa que reciba la aprobacion
publica. Sin embargo, sobre tal base la declaracion “La vasta mayoria de la comunidad
aprobo efusivamente el hecho malvado y se unid a éI” nunca podria tener sentido. El hecho
gue una gran cantidad de personas se sienta de una cierta manera no convence a nadie (0 no
debiese ser asi racionalmente) de que este sentimiento (acerca de la bondad o maldad de
algo) sea correcto. Después de todo la ética no se reduce a una cuestion de estadistica. De
manera ordinaria, la gente piensa con respecto a la bondad de algo como provocando su
aprobacion - jen lugar de que su aprobacion se constituya en su bondad! Adn los no
creyentes hablan y actian como si hubiese rasgos, acciones o cosas personales que poseen
la propiedad de bondad (0 maldad) independientemente de las actitudes, creencias o
sentimientos que la gente tenga con respecto a estos rasgos, acciones o cosas.’

Hay incluso més problemas con tomar el “bien” como si fuese cualquier cosa que
evoque la aprobacion del individuo (mas bien que el publico en general.) Esto no solamente
se reduce al subjetivismo, implica de manera absurda que no hay dos individuos que
puedan hacer juicios éticos idénticos. Cuando William dice que “ayudar a los huérfanos es

5 El intuicionismo sugerira que la bondad es una propiedad indefinible (basica o simple) que no llegamos a
conocer empiricamente o a través de la naturaleza, sino “intuitivamente.” Sin embargo, ¢qué es una
“propiedad no natural” a menos que estemos hablando de una propiedad “sobrenatural” (la misma cosa en
disputa por parte del no creyente)? Ademas, el intuicionismo no puede proveer una base para saber que
nuestras intuiciones son correctas: no solo debemos intuir la bondad de la caridad, también se nos deja que
intuyamos que esta intuicion es verdadera. Es un hecho bien sabido, y vergonzoso, que no todas las gentes (o
todas las culturas) tienen idénticas intuiciones respecto al bien y el mal. Estas intuiciones en conflicto no
pueden ser resueltas racionalmente en el marco de la cosmovision del no creyente.



Siempre Listo, Directrices para Defender la Fe — 30: El problema del mal

algo bueno,” no estaria diciendo lo mismo que cuando Ted dice “ayudar a los huérfanos es
algo bueno.” La declaracion de William significa “ayudar a los huerfanos produce la
aprobacion de William,” mientras que la de Ted significaria “ayudar a los huérfanos evoca
la aprobacion de Ted” — que son dos cosas totalmente diferentes. Esta perspectiva no
solamente haria imposible que dos personas hicieran juicios éticos idénticos, de igual
manera implicaria (de forma absurda) que los propios juicios éticos de una persona nunca
podrian estar errados, ja menos que sucediera que él mismo malinterpretara sus propios
sentimientos!®

El no creyente podria volverse entonces hacia un entendimiento instrumental o
consecuencial de lo que constituye la bondad objetiva (o el mal.) Por ejemplo, una accién o
caracteristica es buena si tiende a alcanzar un cierto fin, como la felicidad mas grande del
mayor nimero. La irrelevancia de tal nocion para hacer determinaciones éticas es que uno
necesitaria ser capaz de sopesar y comparar la felicidad, lo mismo que ser capaz de calcular
todas las consecuencias de cualquier accion o caracteristica dada. Esto es simplemente
imposible para las mentes finitas (incluya con la ayuda de computadoras.) Pero mas
devastadora aln es la observacion de que el bien puede ser tomado como cualquier cosa
que promueva la felicidad general solamente si, es el caso antecedente, la felicidad
generalizada es en si misma “buena.” Cualquier teoria de ética que se enfoca en la bondad
de alcanzar un cierto fin (0 consecuencia) tendra sentido solo si puede establecer que el fin
seleccionado (o consecuencia) es un fin bueno y digno de ser buscado y promovido. Tarde
o temprano las teorias instrumentales del bien deben abordar el asunto de la bondad
intrinseca, para poder determinar correctamente cuéles deberian ser sus metas.

Filos6ficamente hablando, el problema del mal resulta ser, por lo tanto, un problema
para el mismo no creyente. Con objeto de usar el argumento del mal en contra de la
cosmovision Cristiana, el no creyente debe primero ser capaz de mostrar que sus juicios
respecto a la existencia del mal son significativos — que es precisamente lo que su
cosmovision incrédula es incapaz de hacer.

Entonces, ¢Acaso el No-Creyente Toma en Serio el Mal después de todo?

Los no creyentes se quejan de que ciertos hechos llanos respecto a la experiencia humana
son inconsistentes con las creencias teoldgicas Cristianas acerca de la bondad y el poder de
Dios. Tal queja requiere que el no Cristiano afirme la existencia del mal en este mundo. Sin
embargo, ¢qué es lo que en realidad se ha propuesto aqui?

Tanto el creyente como el no creyente querran insistir en que ciertas cosas son malas, por

6 Similares dificultades acompafian la nocion de que los términos éticos no funcionan y no se usan para
describir ninguna cosa en lo absoluto, sino simplemente para dar expresion a las emociones de uno. La teoria
asociada (preformativa) del lenguaje ético conocida como “prescriptivismo” sostiene que las declaraciones
morales no funcionan para describir las cosas como buenas o malas, sino simplemente para hacer que nuestros
oyentes se comporten o se sientan de cierta manera. Segln esta teoria, ninguna actitud o accién es buena o
mala en si misma, y uno se queda sin ninguna explicacion de porqué la gente andan por alli “dirigiendo” a
otros con imperativos superfluos y velados como “ayudar a los huérfanos es algo bueno.”



Siempre Listo, Directrices para Defender la Fe — 30: El problema del mal

ejemplo, los casos de abuso infantil (como aquellos ya mencionados.) Y hablaran como si
tomasen con seriedad tales juicios morales, no simplemente como expresiones de gusto,
preferencia u opinién subjetiva personal. Insistiran en que tales cosas son verdaderamente —
objetivamente, intrinsecamente — malas. Incluso los no creyentes pueden ser sacudidos de
sus faciles y simplistas posiciones de relativismo ante atrocidades morales como la guerra,
la violacién y la tortura.

Pero la pregunta, I6gicamente hablando, es cémo el no creyente puede hablar y actuar
con sentido al tomar el mal con seriedad — no simplemente como algo inconveniente, o
desagradable, o como algo contrario a sus deseos. ¢Qué filosofia del valor o la moralidad
puede ofrecer el no creyente que haga significativa la condena de tal atrocidad como algo
objetivamente malo? La indignacion moral que expresan los no creyentes cuando se
encuentran con las cosas malas que transpiran en este mundo no se articula con las teorias
éticas que los no creyentes exponen, teorias que prueban ser arbitrarias, subjetivas o
meramente utilitaristas o relativistas en caracter. En la cosmovisién del no creyente no hay
una buena razon para decir que algo es malo por naturaleza, sino solamente por decision o
sentimiento personal.

Esa es la razon por la cual me animo cuando veo a los no creyentes indignarse mucho
con alguna accion mala como un asunto de principio. Tal indignacion requiere recurrir al
caracter absoluto, incambiable y bueno de Dios para que el asunto tenga sentido filosofico.
La expresion de indignacion moral no es si no evidencia personal de que los no creyentes
conocen a este Dios en lo mas profundo de sus corazones. Se rehlsan a dejar que 10s juicios
respecto al mal se vean reducidos al subjetivismo.

Cuando el creyente reta al no creyente sobre este punto, probablemente el no creyente
cambie de direccion y trate de argumentar que el mal se basa, en Gltima instancia, en el
razonamiento o en las decisiones humanas - siendo asi relativo al individuo o a la cultura. Y
en ese punto el creyente debe enfatizar con fuerza la incoherencia logica en el conjunto de
creencias del no creyente. Por un lado, cree y habla como si alguna actividad (e.g., el abuso
infantil) es algo equivocado en si mismo, pero por otro lado cree y habla como si esa
actividad es errénea solamente si el individuo (o la cultura) escoge algun valor que es
inconsistente con ella (e.g., placer, la mayor felicidad para la mayor cantidad de personas,
la libertad). Cuando el no creyente profesa que las personas determinan los valores éticos
por ellos mismos, el no creyente sostiene implicitamente que aquellos que cometen mal en
realidad no estan haciendo nada malo, dados los valores que han escogido para ellos
mismos. De esta manera, el no creyente, quien esta indignado por la maldad suple las
premisas mismas que filos6ficamente aprueban y permiten tal conducta, ain cuando al
mismo tiempo el no creyente desea insistir en que tal conducta no es permitida - que es
"mala.”

Lo que encontramos, entonces, es que el no creyente debe, secretamente, descansar en la
cosmovision Cristiana con el objeto de que su argumento tenga sentido a partir de la
existencia del mal, jel cual es lanzado en contra de la cosmovision Cristiana! El antiteismo



Siempre Listo, Directrices para Defender la Fe — 30: El problema del mal
presupone el teismo para presentar su caso.

De modo que, el problema del mal es un problema légico para el no creyente, en lugar de
serlo para el creyente. Como Cristiano puedo presentar mi caso de manera significativa por
mi repugnancia y condenacion moral del abuso infantil. EI no Cristiano no puede hacer
esto. Esto no quiere decir que puedo explicar porqué Dios hace todo lo que hace al planear
la miseria y la maldad en este mundo. Significa simplemente que la indignacion moral es
consistente con la cosmovision del Cristiano, sus presuposiciones basicas con respecto a la
realidad, el conocimiento y la ética. Al final, la cosmovision del no Cristiano (de cualquier
variedad) no puede explicar tal indignacién moral. No puede explicar el objetivo y la
naturaleza inmutable de nociones morales como el bien y el mal. De modo que el problema
del mal es precisamente un problema filosofico para el no creyente. A los no creyentes se
les requerira que apelen a la misma cosa contra la cual argumentan (un sentido divino y
trascendente de ética) con el objetivo de justificar su argumento.

Resolviendo la Supuesta Paradoja

El no creyente podria protestar en este punto que, incluso si él como un no Cristiano no
puede explicar significativamente la vision de que el mal existe objetivamente, sin
embargo, todavia queda una paradoja en el conjunto de creencias que constituyen la propia
cosmovision del Cristiano. Dada su filosofia y compromisos bésicos, el Cristiano
ciertamente puede afirmar, y en verdad asi lo hace, que el mal es real, y no obstante el
Cristiano también cree cosas acerca del caracter de Dios que juntas parecen incompatibles
con la existencia del mal. El no creyente podria argumentar que, independientemente de la
incapacidad ética de su propia cosmovision, el Cristiano todavia se halla - en los propios
términos del Cristiano - encerrado en una posicion l6gicamente incoherente al mantener las
tres proposiciones siguientes:

1. Dios ES COMPLETAMENTE BUENO.
2. Dios Es TODOPODEROSO.
3. EL mAL EXISTE.

Sin embargo, aqui el critico pasa por alto una manera perfectamente razonable de afirmar
todas estas tres proposiciones.

Si el Cristiano presupone que Dios es perfecta y completamente bueno — como la
Escritura requiere que hagamos — entonces esta comprometido a evaluar todo en su
experiencia a la luz de esa proposicion. Por consiguiente, cuando el Cristiano observa
eventos 0 cosas malas en el mundo, puede y debiese retener la consistencia con su
presuposicién con respecto a la bondad de Dios infiriendo ahora que Dios tiene una razon
moralmente buena para el mal que existe. Dios ciertamente debe ser todopoderoso para ser
Dios; no se ha de pensar de EI como alguien abrumado o frustrado por el mal en el
universo. Y Dios es ciertamente bueno, profesara el Cristiano — de modo que cualquier mal
que encontremos debe ser compatible con la bondad de Dios. Esto es solo para decir que



Siempre Listo, Directrices para Defender la Fe — 30: El problema del mal
Dios ha planeado eventos malos por razones que son moralmente encomiables y buenas.

Para decirlo de otra manera, la aparente paradoja creada por las anteriores tres
proposiciones se resuelve facilmente afiadiéndoles esta cuarta premisa:

4. Dios TIENE UNA RAZON MORALMENTE SUFICIENTE PARA EL MAL QUE EXISTE.

Cuando se sostienen todas estas cuatro premisas no se encuentra una contradiccion
I6gica, ni siquiera una aparente. Es precisamente parte del caminar de fe del Cristiano, y de
su crecimiento en la santificacion, derivar la proposicion numero 4 como la conclusion de
las proposiciones 1, 2y 3.

Piense en Abraham cuando Dios le ordend que sacrificara a su Unico hijo. Piense en Job
cuando perdié todo lo que le daba a su vida felicidad y placer. En cada caso Dios tuvo una
razén perfectamente buena para la miseria humana involucrada. Para ellos, fue una marca
distintiva o un logro de fe el no flaquear en su conviccion respecto a la bondad de Dios, a
pesar de no ser capaces de ver o entender porqué El les estaba haciendo lo que les hacia. De
hecho, incluso en el caso del crimen mas grande de toda la historia - la crucifixion del
Sefior de gloria - el Cristiano profesa que la bondad de Dios no fue inconsistente con lo que
Ilevaron a cabo las manos de hombres impios. ¢Fue una maldad la muerte de Cristo?
Ciertamente. ¢ Tuvo Dios una razén moralmente suficiente para ello? Igualmente cierto.
Con Abraham declaramos, "El Juez de toda la tierra, ¢no ha de hacer lo que es justo?"
(Gén. 18:25). Y esta bondad de Dios esta mas alla de todo desafio: "Antes bien sea Dios
veraz, y todo hombre mentiroso™ (Rom. 3:4).

El Problema no es Ldgico, sino Psicoldgico

Resulta ser que el problema del mal no es una dificultad l6gica después de todo. Si Dios
tiene una razén moralmente suficiente para el mal que existe, como la Biblia ensefia,
entonces Su bondad y poder no se ven desafiados por la realidad de eventos y cosas de
maldad en la experiencia humana. El Unico problema I6gico que surge en relacion con las
discusiones del mal es la incapacidad filoséfica del no creyente para dar razon de la
objetividad de sus juicios morales.

El problema que los hombres tienen con Dios cuando se enfrentan cara a cara con el mal
en el mundo no es un problema légico o filosofico, sino mas bien un problema psicoldgico.
Podemos encontrar emocionalmente muy fuerte el tener fe en Dios y confiar en Su bondad
y poder cuando no se nos da la razon por la cual nos suceden cosas malas - a nosotros y a
otros. Instintivamente pensamos en nuestros adentros, "'¢por qué sucedid eso tan terrible?"
Los no creyentes también claman internamente por una respuesta a tal pregunta. Pero Dios
no siempre les provee (de hecho, muy raras veces) a los seres humanos una explicacion
para el mal que experimentan u observan. "Las cosas secretas pertenecen a Jehova nuestro
Dios" (Deut. 29:29). Puede ser que no seamos capaces de entender los caminos sabios y
misteriosos de Dios, incluso si El nos lo contara (cf. Isa. 55:9). Sin embargo, permanece el



Siempre Listo, Directrices para Defender la Fe — 30: El problema del mal

hecho que no nos ha contado porqué la miseria, el sufrimiento y la injusticia son parte de
Su plan para la historia y para nuestras vidas individuales.

De modo que, la Biblia nos llama a confiar en que Dios tiene una razon moralmente
suficiente para el mal que se encuentra en el mundo, pero no nos dice cudl es esa razén
suficiente. El creyente a menudo batalla con esta situacion, caminando por fe en lugar de
caminar por vista. Sin embargo, el no creyente encuentra esta situacion intolerable para su
orgullo, sentimientos o racionalidad. Se rehdsa a confiar en Dios. No va a creer que Dios
tiene una razén moralmente suficiente para el mal que existe, a menos que al no creyente se
le dé esa razon para su propio examen y evaluacion. Para decirlo en pocas palabras, el no
creyente no va a confiar en Dios a menos que Dios se subordine a la autoridad intelectual y
a la evaluacion moral del no creyente - a menos que Dios acepte en cambiar de lugar con el
pecador.

El problema del mal se reduce a la pregunta de si una persona debiese tener fe en Dios y
Su palabra o mas bien colocar la fe en su propio pensamiento y valores humanos.
Finalmente se convierte en una cuestion de autoridad Gltima en la vida de una persona. Y
en ese sentido, la manera en que los no creyentes batallan con el problema del mal no es
sino un testimonio continuado de la manera en que el mal entro a la historia humana en
primer lugar. La Biblia indica que el pecado, y todas sus miserias acompafantes, entraron a
este mundo por medio de la primera transgresion de Adan y Eva. Y la cuestion con la que
Adan y Eva fueron confrontados entonces fue precisamente la cuestion que los no creyentes
enfrentan hoy: ;debiésemos tener fe en la palabra de Dios simplemente porque El asi lo
dijo, o debiésemos evaluar a Dios y Su palabra sobre la base de nuestra propia autoridad
intelectual y moral ultima?

Dios les ordend a Adan y Eva que no comieran de cierto arbol, probandoles para ver si
intentarian definir el bien y el mal por ellos mismos. Satanas se acerco y desafio la bondad
y veracidad de Dios, sugiriendo que tenia motivos impuros para impedirles a Adan y Eva el
disfrute del arbol. Y en ese punto el curso total de la historia humana dependié de si Adany
Eva confiarian y presupondrian la bondad de Dios. Puesto que no lo hicieron la raza
humana ha sido visitada con demasiados tormentos demasiado dolorosos para ser
enumerados. Cuando los no creyentes se rehlsan a aceptar la bondad de Dios sobre la base
de Su propia auto-revelacion, simplemente perpettan la fuente de todas las aflicciones
humanas. En lugar de resolver el problema del mal resultan ser parte del problema.

Por lo tanto, no se debiese pensar que "el problema del mal” es algo como una base
intelectual para una falta de fe en Dios. Es més bien simplemente la expresion personal de
tal carencia de fe. Lo que descubrimos es que los no creyentes que desafian la fe Cristiana
terminan razonando en circulos. Debido a que carecen de fe en Dios, comienzan a
argumentar que el mal es incompatible con la bondad y el poder de Dios. Cuando se les
presenta con una solucion légicamente adecuada y biblica respaldada al problema del mal
(viz., Dios tiene una razén moralmente suficiente, aunque no revelada, para el mal que
existe), se rehisan a aceptarla, una vez mas debido a su falta de fe en Dios. Preferiran

10



Siempre Listo, Directrices para Defender la Fe — 30: El problema del mal

guedarse con la incapacidad de dar una explicacion de cualquier juicio moral de cualquier
indole (sobre si las cosas son buenas 0 malas) en lugar de someterse a la autoridad moral,
ultima e inmutable, de Dios. Ese es un precio demasiado alto que pagar, tanto filosofica
como personalmente.

Este articulo es el capitulo 30 del libro Siempre Listo, Directrices para Defender la Fe, del
Dr. Greg Bahnsen. El libro fue editado por Robert R. Booth bajo los auspicios de American
Vision y Covenant Media Foundation. Primera Edicion, Noviembre 1996. Pags. 163-173.

11



